


PAULO FREIRE EM NÓS
a atualidade de um legado crítico

Yago Campelo de Lima 
Organizador



NOTA: Dado o caráter autoral e acadêmico deste livro, o texto publicado respeita as normas 
e técnicas bibliográficas utilizadas pelo autor/a. A responsabilidade pelo conteúdo do texto 
desta obra é dos respectivos autor e autora, não significando a concordância da editora com 
as ideias publicadas.
IMPORTANTE: Muito cuidado e técnica foram empregados na edição deste livro. No entanto, não 
estamos livres de pequenos erros de digitação, problemas na impressão ou de alguma dúvida 
conceitual. Avise-nos por e-mail: editora@dialogofreiriano.com.br
© TODOS OS DIREITOS RESERVADOS. Proibida a reprodução total ou parcial, por qualquer 
meio ou processo, especialmente por sistemas gráficos, microfílmicos, fotográficos, 
reprográficos, fonográficos, videográficos. Vedada a memorização e/ou a recuperação total 
ou parcial, bem como a inclusão de qualquer parte desta obra em qualquer sistema de 
processamento de dados. Essas proibições aplicam-se também às características gráficas da 
obra e à sua editoração. A violação dos direitos é punível como crime (art. 184 e parágrafos 
do Código Penal), com pena de prisão e multa, busca e apreensão e indenizações diversas 
(art. 101 a 110 da Lei 9.610, de 19.02.1998, Lei dos Direitos Autorais).



Yago Campelo de Lima 
Organizador

PAULO FREIRE EM NÓS
a atualidade de um legado crítico

Diálogo Freiriano 
Veranópolis – RS 

2025



EXPEDIENTE
Editor Chefe: Ivanio Dickmann
Diagramação: Karina Alexandre

Capa: Gabriel Gresele
Supervisão: Maria Aparecida Nilen

“A arte da capa foi inspirada no cartaz de Adelso Ramón Morán Colón 
(Colectivo Ros y Memo), apresentado na exposição Esperançar, 100 anos 
de Paulo Freire do Instituto Tricontinental (2021), Miranda – Venezuela.”

Esse livro passou pelo processo de revisão por pares 
dentro das regras da Qualis Livros da CAPES

L732p	 	 	 Lima, Yago Felipe Campelo de.
Paulo Freire em Nós : a atualidade de um legado crítico / Yago 
Felipe Campelo de Lima. – Veranópolis, RS: Diálogo Freiriano, 
2025. 

310 p. ; 15,5 x 22,5 cm.
Inclui bibliografia e índice.
ISBN 978-65-5203-411-3

1. Pedagogia crítica. 2. Educação. 3. Pensamento crítico. 4.
Educadores. I. Título.

CDU 37.013
Catalogação na fonte: Bruna Heller (CRB10/2348)

Índice para catálogo sistemático:
CDU: Pedagogia 37.013



CONSELHO EDITORIAL 
PERMANENTE

Ivanio Dickmann - Editor-chefe 
Hudson Mandotti de Oliveira - Sudeste 
Joaquim A. P. Pinheiro - Centro - Oeste 
Rachel Karpinski - Sul 
Volmir José Brutscher - Nordeste 
Ivanilde Apoluceno de Oliveira - Norte 

CONSELHO EDITORIAL
INTERNACIONAL 

Daniel Mario Carceglia - Argentina
Fausto Franco Martinez - Espanha 
Miguel Escobar Guerrero - México 
Jorge Alejandro Santos - Argentina 
Victor Adrián Diáz Esteves - Uruguai
Alfonso Torres Carillo - Colômbia 

CONSELHO EDITORIAL NACIONAL

CONSELHEIROS/AS - SUL 
Denise A. de Azambuja Zocche - SC 
Fernanda dos Santos Paulo - RS 
Fabio Frá Fernandes - RS 
Márcio Luis Marangon - PR 
Márcio Nonato Diniz Ferreira - PR 

CONSELHEIROS/AS - NORTE 
Wanderson da Silva Quinto - PA 
Rafael Fernandes Titan - PA 
Sebastião Matos da Silva - AM 
Sanderson Silva de Moura - AC 
Anthony Costta Zabilini - RR

CONSELHEIROS/AS - NORDESTE 
Roberta de Oliveira Couto Barreto - SE 
José Raimundo Oliveira Lima - BA 
José Eduardo da Silva - PE 
Simone Coelho Amestoy - PE 
Weslley da Silva Rodrigues - PI 

CONSELHEIROS/AS - CENTRO-OESTE 
Leny Lobo Dias - MS 
Danielle Pereira da Costa - DF 
Ana Edith Farias Lima - TO 
João Paulo Langsdorff Serafim - GO 
Paula Torres Fernandes - MT 

CONSELHEIROS/AS - SUDESTE 
Walace Ferreira - RJ 

Marcelo La Carretta E. L. da Cunha - MG 
Willian Villaroel Domingues - SP

Wallace Rocha Armani - MG 
César Ferreira da Silva - MG

Nosso Conselho Editorial segue as instruções da CAPES para o Qualis Livro.
Conforme a Dimensão de Avaliação abaixo:

Dimensão I: Características formais da obra extraídas das informações prestadas pelos 
Programas sobre cada obra, ou extraídas dos dados bibliográficos enviados à CAPES;

(...)
iii. Conselho Editorial (As obras publicadas por editoras com conselho editorial com 
diversidade regional entre seus integrantes e com membros estrangeiros serão mais 
valorizadas) [grifos nossos]



“Qual é a herança que posso deixar? Exatamente uma. Penso 
que poderá ser dito quando já não esteja no mundo: Paulo 
Freire foi um homem que amou. Ele não podia compreen-
der a vida e a existência humana sem amor e sem a busca 
de conhecimento. Paulo Freire viveu, amou e tentou saber. 
Por isso mesmo, foi um ser constantemente curioso. É isso 
que espero que seja a expressão da minha passagem pelo 
mundo, mesmo quando tudo o que tenha dito e escrito sobre 
educação, possa haver mergulhado no silêncio.”

Paulo Freire

A educação na cidade



SUMÁRIO
PREFÁCIO.....................................................................................11

Ivo Dickmann e Ivanio Dickmann

TEMPOS INCERTOS E O ESPERANÇAR...................................17
Neide Maria Alves Valones, Nelma Alves Marques Pintor

PAULO FREIRE: FACES E INTERFACES DA PEDAGOGIA  
DA ESPERANÇA...........................................................................35

Ezir George Silva

EDUCAÇÃO DOS AFETOS E EDUCAÇÃO DAS SENSIBILIDADES: 
ESCREVIVÊNCIAS DE UM ENSINO HUMANISTA  
RESILIENTE.......................................................................................... 57

João Victor Jesus Oliveira Nogueira

PAUSA POÉTICA: ........................................................................83
Jénerson Alves

DA MINHA VARANDA VEJO O MUNDO: PATRIMÔNIO  
LOCAL  
E EDUCAÇÃO LIBERTADORA.....................................................89

Sílvia Rachi

A FORÇA MÍSTICA E LIBERTADORA QUE NOS ANIMA:  
A PEDAGOGIA FREIRIANA DA TEOLOGIA DA ENXADA.........103

Adauto Guedes Neto

PAULO FREIRE, FAROL CRÍTICO E AFETIVO NA  
TRAVESSIA DEMOCRÁTICA BRASILEIRA................................119

Yago Campelo de Lima



EDUCAÇÃO E INTEGRALIDADE: AS MARCAS DA 
TRANSCENDÊNCIA NO PENSAMENTO PEDAGÓGICO  
DE PAULO FREIRE.......................................................................135

Patrocínio Solon Freire

PAUSA POÉTICA..........................................................................159
Denilson Silva

TRABALHO DOCENTE E PRÁXIS PEDAGÓGICA: A  
SOCIALIZAÇÃO DO CONHECIMENTO COMO ATO POLÍTICO.. 163

Maria Aparecida Alves

INFÂNCIAS PERGUNTADEIRAS: O GESTO FILOSÓFICO  
DA CRIANÇA EM PAULO FREIRE...............................................179

Thiago Gonçalves Silva

JUVENTUDES NEGRAS PERIFÉRICAS EM NARRATIVA: 
COMPROMISSO E PRÁXIS DOCENTE COM PAULO FREIRE..... 197

Kelly Cristina da Silva

LEGADO CRÍTICO EM AÇÃO COLETIVA: RESISTINDO  
E ESPERANÇANDO COM PAULO FREIRE NO BRASIL...........213

Maria Erivalda dos Santos Torres

PAUSA POÉTICA..........................................................................231
Paulo Freire

GEOGRAFIAS DO CÉU, SABERES DA TERRA: UM  
DIÁLOGO COM PAULO FREIRE.................................................243

Geison da Silva Soares, Leonardo Marques Soares

SABERES QUE CORREM COMO O RIO: A BACIA HIDROGRÁFICA 
DO RIO DOCE NO ENSINO DE GEOGRAFIA................................. 265

Joênia Ribeiro da Conceição, Leonardo Marques Soares



GEOGRAFIA VIVA: ENTRE RIOS E SABERES DO NORTE  
DO BRASIL...................................................................................281

Derly Freire Nunes

PAUSA POÉTICA..........................................................................291
Yago Campelo de Lima

POSFÁCIO.....................................................................................297
Teresa Leitão

ÍNDICE REMISSIVO.....................................................................303





PREFÁCIO





13

POR UM MUNDO EM QUE  SEJA MENOS DIFÍCIL AMAR!

Ivo Dickmann1 e Ivanio Dickmann2

Receber a missão de escrever um prefácio não é apenas uma tarefa 
protocolar; é acolher um convite para mergulhar em um universo coletivo 
de vozes, sonhos e esperanças. A alegria que acompanha esse gesto não se 
reduz a uma emoção passageira, mas traduz o reconhecimento da beleza de 
estar junto, de se comprometer com algo maior que nós mesmos. A amorosi-
dade, por sua vez, é a marca freiriana que nos orienta: escrever com ternura, 
como quem abraça cada leitor e leitora, transformando palavras em gestos 
de cuidado e compromisso. 

Ao aceitar essa incumbência, não se assume um lugar de autoridade 
distante, mas de presença, proximidade e intimidade, solidária e dialo-
gal. Escrever este prefácio significa caminhar lado a lado com todos os que 

1	 Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Educação (Mestrado e Doutorado) e 
professor-pesquisador do Programa de Pós-Graduação em Ciências da Saúde (Mestrado 
e Doutorado) da Unochapecó. Pós-doutor em Educação (Uninove). Doutor e Mestre 
em Educação pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Bacharel em Filosofia e 
Licenciado em Pedagogia. Principal foco de atuação e pesquisa: Pensamento de Paulo 
Freire, Ecopedagogia, Formação Docente em Saúde. Líder grupo de pesquisa interins-
titucional Palavração - Grupo de Pesquisa em Educação e Ecopedagogia, cadastrado 
no CNPq. Entre as principais obras publicadas estão artigos em revistas científicas e 
os livros: Primeiras Palavras em Paulo Freire (2008; 2016; 2019), Educação Ambiental na 
América Latina (2018), 365 dias com Paulo Freire (2019), Paulo Freire: método e didática 
(2020), Pedagogia do Ser Mais (2020), Educação Ambiental Freiriana (2021), Ecopedagogia: 
origens, fundamentos e perspectivas (2023).

2	 Doutor em Educação pela UCS-Universidade de Caxias do Sul-RS. É Historiador. Mestre 
em Serviço Social pela PUC-SP. Pós-graduado em Gestão de Políticas Públicas e Projetos 
Sociais. Possui Certificação Internacional em Gestão de Projetos. Estudioso de Paulo 
Freire e da Educação Popular. ORDID: https://orcid.org/0000-0001-5292-3235



Paulo Freire em Nós

14

participaram desta obra, valorizando cada contribuição, cada esforço e cada 
partilha. É como costurar uma manta coletiva, uma colcha de retalhos, em 
que cada ponto bordado carrega histórias e afetos. A alegria e a amorosidade, 
assim, são fios condutores que iluminam o sentido profundo dessa escrita, 
dessa tessitura. 

A honra aqui não se refere a um prestígio indivi(dual), mas à possibi-
lidade de servir a um propósito que nos ultrapassa: a construção coletiva de 
uma educação libertadora. Ser chamado para prefaciar uma obra comprome-
tida com Paulo Freire é participar de uma roda de diálogo que não tem dono, 
que pertence a todos. É sentir que nossa voz se mistura à de tantas outras, 
fortalecendo a polifonia de sonhos que desejam transformar o mundo. 

Assumir essa tarefa de coração aberto é também reconhecer a di-
mensão da responsabilidade. O coração aberto não teme, não se fecha ao 
diferente, mas acolhe com humildade o desafio de escrever palavras que 
façam jus ao compromisso da obra. Responsabilidade, aqui, não é peso, mas 
cuidado: é saber que cada palavra pode ser semente de esperança. Nesse 
movimento, honra e responsabilidade caminham juntas, como expressão 
de um amor ético e político pela educação. 

Toda obra que se funda na pedagogia freiriana nasce do compromisso 
ético de reconhecer a dignidade de cada ser humano e do compromisso 
político de lutar contra as estruturas que oprimem. Não se trata apenas de 
reunir textos ou reflexões, mas de erguer um mosaico de vozes que reafir-
ma a educação como prática de liberdade. Esse compromisso é como raiz 
que sustenta a árvore, garantindo que ela cresça firme mesmo diante das 
tempestades. 

A dimensão ético-política também nos recorda que a educação nunca 
é neutra: ou serve à opressão ou contribui para a libertação. Aqui, autoras 
e autores escolheram o caminho da libertação, tecendo reflexões que de-
nunciam injustiças e anunciam novas possibilidades de transformação da 
educação e, por isso, da sociedade. Essa opção de manter acesa a chama 
freiriana é gesto de coragem e de amor, pois coloca a palavra a serviço da 
vida, e não da exclusão. 

Manter viva a chama de Paulo Freire não é nostalgia, mas resistência 
ativa, é reinvenção de seu legado. Freire vive não apenas em nossa memó-
ria afetiva, mas, sobretudo nas práticas que ousam colocar em movimento 
sua pedagogia crítica. A cada sala de aula, a cada roda de conversa, a cada 
encontro educativo, sua voz se faz presente como inspiração e desafio. Essa 
chama não se apaga porque é alimentada por muitos: professores, estu-
dantes, lideranças populares, pesquisadores e sonhadores que se recusam 
a aceitar uma educação domesticadora. 



Yago Campelo de Lima - Organizador

15

Viver Paulo Freire em nossos gestos é transformar teoria em prática, é 
lutar por justiça social, é dar sentido político à esperança. Assim, este livro se 
torna mais uma centelha desse fogo que aquece, ilumina e guia. Seu legado 
nos desafia a repensar a escola, a universidade, os movimentos sociais e cada 
espaço pedagógico como território de diálogo e emancipação. O desafio é 
constante: como tornar a educação menos autoritária, mais participativa e 
amorosa? Como garantir que ninguém seja silenciado? 

Nenhuma obra comprometida com a pedagogia freiriana é solitária: 
nasce do esforço de muitos que compartilham sonhos e lutas. Este livro é 
prova de que, quando pessoas se reúnem em torno de um ideal, conseguem 
produzir algo que vai além da soma das partes. Cada texto, cada reflexão, 
cada contribuição se entrelaça, compondo uma sinfonia plural que ecoa em 
uníssono pela liberdade, é como se já tivéssemos ouvido essa música antes, 
é uma memória afetiva que nos embala na dança da vida. 

Em tempos de desencanto e desesperança, obras como esta chegam 
como vento fresco que revigora os espíritos. São sopros que lembram que 
não estamos sozinhos na caminhada por uma educação justa e libertadora. 
A esperança, aqui, não é ilusão vazia, mas força ativa que move corpos e 
corações na direção do novo. Esse sopro de esperança tem o poder de forta-
lecer comunidades, de reacender a chama em educadores cansados, de dar 
coragem a quem insiste em remar contra a maré, de andar na contramão, 
se segui construindo uma pedagogia contra-hegemônica. 

Cada página desta obra pode ser vista como alimento que fortalece a 
coragem de resistir diante das adversidades. Mais do que ideias, são convites 
a sonhar, a esperançar, a não ceder à lógica da resignação, da mercantilização 
do ato de educar, da burocratização do ensino. O estímulo coletivo cria laços 
de solidariedade que tornam o caminho mais leve e possível. Resistir juntos, 
sonhar juntos, transformar juntos: eis a essência desse estímulo. O livro nos 
lembra que a educação crítica e libertadora não é apenas possibilidade, mas 
necessidade vital, não é situação limite, mas inédito viável. 

Este livro testemunha que a pedagogia freiriana não é peça de museu, 
mas prática viva que se recria continuamente. Reinventar Freire significa 
ler o presente com olhar crítico e responder a ele com criatividade e com-
promisso. Sua pedagogia não se engessa, mas se abre ao diálogo com novos 
contextos, tecnologias e desafios sociais. Assim, o livro é prova viva de que 
Freire segue pulsando e pulsante, provocando e gerando caminhos inéditos 
para a educação. 

A presença de Freire na internet, em encontros, em movimentos e nas 
salas de aula é sinal de que sua voz não se calou. O esforço de mantê-lo vivo 
é gesto de resistência diante de narrativas que tentam apagá-lo ou distor-
cê-lo. Esse esforço é coletivo e amoroso, feito por quem compreende que 



Paulo Freire em Nós

16

a memória precisa ser cultivada com cuidado. É como regar uma planta: 
quanto mais cultivamos, mais ela cresce e dá frutos. O livro se insere nesse 
movimento, como mais uma prova de que Paulo Freire segue vivo onde há 
amor, diálogo e compromisso com os oprimidos. 

As páginas desta obra são ecos que se juntam à voz de Paulo Freire, 
garantindo que ela continue a reverberar no tempo. Contribuir para que sua 
voz não se cale é assumir responsabilidade histórica: a de não deixar que 
a educação se torne instrumento de adaptação. É reafirmar que o legado 
de Freire é patrimônio vivo da humanidade e precisa ser continuamente 
cultivado, multiplicado e reinventado. 

Este livro não foi escrito para ficar restrito às prateleiras das bibliote-
cas, mas para circular, dialogar, inspirar práticas em escolas, universidades, 
movimentos e comunidades. Que suas palavras atravessem muros e cheguem 
a lugares onde a educação ainda é negada. Que se multiplique em diálogos 
fecundos, despertando consciência crítica e esperança. Cada reflexão aqui 
contida é convite ao diálogo, nunca à imposição. Inspirar diálogos fecundos 
significa abrir caminhos para que novas perguntas surjam, para que outras 
vozes sejam ouvidas, para que o saber circule de forma viva e dinâmica.  

Esses diálogos não se restringem ao campo acadêmico, mas atravessam 
a vida cotidiana, chegando às comunidades, aos movimentos populares e 
às práticas pedagógicas diversas. Inspirar diálogo é o oposto de silenciar: é 
acreditar que cada voz importa e que, juntas, podem criar mundos novos. 
A amorosidade que marca cada página não é mero afeto intimista, mas 
força transformadora. Ela floresce quando se alia à criticidade, quando se 
transforma em criatividade pedagógica e quando se compromete com a 
libertação dos sujeitos. 

Que a amorosidade semeada neste livro inspire educadores a rein-
ventar suas aulas, a escutar com mais sensibilidade, a acolher com mais 
ternura e a ensinar com mais coragem. Que floresça em gestos concretos: 
no modo de planejar, de dialogar, de avaliar e de transformar o cotidiano 
escolar em espaço de humanização. E, assim como Paulo Freire afirmou, 
seja esta obra coletiva uma contribuição para criação de um mundo em que 
seja menos difícil amar!



TEMPOS INCERTOS 
E O ESPERANÇAR





19

Neide Maria Alves Valones3

Nelma Alves Marques Pintor4

INTRODUÇÃO
Vivemos num mundo globalizado, onde as pessoas continuam lutando 

e perseguindo seus direitos, mesmo num clima/ambiente de desigualdades, 
onde, em recantos do mundo e da sociedade, ainda ecoam os desejos de 
humanização, solidariedade e de emancipação social e política. Nos dias 
atuais, as pessoas se comunicam num curto espaço de tempo e as notícias 
se articulam a partir de todos os lugares do planeta, em frações de segundos. 
As pessoas se comunicam em rede, pessoal ou virtualmente. Assim, vivemos 
um tempo de grandes exigências no que se refere às relações entre as pes-
soas; um tempo de necessidades, de crises em todos os níveis, de inclusões 
e exclusões, de inquietações, de incertezas e provisoriedades.

É neste ambiente, neste clima de transitoriedade, de instabilidade, 
de grandes e significativas diferenças, que pensamos em trazer as lições, os 
recados, as contribuições, produções ainda atuais de um legado crítico nos 
deixado por Paulo Freire (1921- 1997), para uma reflexão que nos possibilite 

3	 Mestra em Educação. Mestrado em Ciências da Educação pela Universidade Federal 
de Pernambuco (UFPE). Professora Aposentada da Faculdade de Filosofia, Ciências e 
Letras de Caruaru/Pernambuco – FAFICA. CV: http://lattes.cnpq.br/3492783034575475 
Email: valones@gmail.com

4	 Doutora em Ciências da Criança e da Mulher (IFF/FIOCRUZ). Mestre em Educação (UFF/RJ). 
Psicóloga (UNICAP/PE) Membro do Grupo de Pesquisa Políticas de Educação: Formação, 
Educação Inclusiva, Direitos Humanos e Violência Escolar, coordenado pela Profª Drª 
Valdelúcia Alves da Costa. Membro participante da Red Internacional de Investigadores 
y Participantes sobre Integración Educativa (RIIE), UNAM, México. Email: nelmapin-
tor@uol.com.br https://lattes.cnpq.br/3929705037181995. Link ORCID: https://orcid.
org/0000-0001-5037-7365



Paulo Freire em Nós

20

compreender a existência humana e a luta de torná-la melhor através do 
sonho e da esperança. Sonho com os pés no chão, com objetivos, projetos 
e lutas em favor dos/as vulneráveis, dos/as que têm sede e fome de justiça. 
Os/as vulneráveis e oprimidos/as que ocupavam as preocupações de Freire 
em seu tempo, constituem atualmente grupos de homens e mulheres ainda 
invisibilizados/as em seus direitos e desrespeitados/as em sua dignidade e 
direito de ser mais. São designados/as por categorias físicas, raciais e socio-
culturais, resultantes de uma estrutura colonialista e patriarcal, cuja ideo-
logia pseudo-inclusiva os/as mantém à margem da sociedade: são homens, 
mulheres, crianças e jovens oriundos de quilombolas, afrodescendentes, 
indígenas, sem-terra, sem teto, pessoas com deficiência, pessoas LGBTQIA 
+, analfabetos/as, entre outros/as oprimidos/as de toda ordem.

A riqueza da obra que exerceu forte crítica ao modelo da educação de 
sua época, extrapola o campo exclusivo da educação e penetra outros cam-
pos sociais nos quais os poderes político e econômico eivados de ideologias 
burguesas inculcam nos grupos vulneráveis a impossibilidade de mudar o 
mundo e suas vidas. Entretanto, Freire, afirmando a possibilidade de mu-
dança da ordem social por meio de luta ética em busca do progresso, faz 
surgir a utopia que desafia a certeza e a comodidade dos/as dominantes. 
Esperança com desejos e vontade política de provocar transformação pes-
soal, cultural e social através de ações que possibilitem aos outros, às outras, 
o direito de dizer a sua palavra, para a construção de um mundo diferente 
e mais humanizado.

Esperamos que esses recados, essas lições trazidas por um educador 
que nos incita a pensar diferente, a pensar com respeito, com amorosida-
de, com rigorosidade, nos façam refletir e fortalecer nossas ideias sobre a 
importância de combater a alienação de tantos e tantas que insistem em 
defender situações políticas, econômicas, sociais, opressoras que maltratam 
e sufocam os desejos de igualdade e emancipação em todos os níveis da 
realidade em que vivemos.

PENSANDO E DIALOGANDO COM FREIRE: TEMPOS INCERTOS
O processo de democratização do Brasil, que tomou vulto a partir da 

década de 1980, abrigou em suas metas o acesso a políticas educacionais 
que visassem a garantia de uma educação pública para o fortalecimento do 
exercício de cidadania de toda a população. Entretanto, as subsequentes 
crises enfrentadas pela educação, refletidas por fatores como: aplicação 
insuficiente de recursos no setor; carência de políticas públicas que garan-
tam educação de qualidade como direito social; pouco reconhecimento e 
valorização do trabalho docente, entre outros não menos importantes e 
fundamentais, atestam que as promessas de democratização do ensino e da 
educação permanecem como uma meta distante a ser atingida em tempos 



Yago Campelo de Lima - Organizador

21

ainda imprevisíveis. Como atestam Carneiro e Araújo (2021, p. 18), os dados 
sobre a realidade educacional brasileira indicam que

Atualmente, já na terceira década do século XXI, os indicadores educacio-
nais brasileiros seguem preocupantes: taxa de analfabetismo das pessoas 
de 15 anos ou mais estimada em 66% da população, totalizando cerca de 
11 milhões de analfabetos e descumprimento, até o presente momento, de 
15 das 20 metas que integram o Plano Nacional de Educação (Lei Federal 
nº 13.005, de 25 de junho de 2014).

Pensada como uma das formas de violência, criticada por Freire, a 
falta de investimento em educação pública de qualidade e o descaso dos 
governos perpetuam a falta de escolas para o povo, negando frontalmente 
seu direito inalienável e subjetivo ao conhecimento. A desigualdade, semente 
da desumanização entre os seres humanos, afundando-os em violência e 
brutalidade, afasta cada vez mais, a utopia de um futuro de paz e liberdade, 
tão sonhado por Paulo Freire. Mesmo sendo impossível negar a opressão 
e a violência como condição da existência humana, lutar contra elas deve 
ser um imperativo categórico como defendido por Kant e presente também 
nas proposições de Freire, como a busca de ações éticas e dialógicas entre 
homens e mulheres.

A Educação, em todos os sentidos, carrega em si a fórmula capaz de 
fomentar o desenvolvimento de seres pensantes que se contraponham a bar-
bárie da violência que assola os diferentes espaços sociais. Por esse motivo, 
Freire via na educação sua missão capaz de transformar mentes por meio 
da construção de conhecimentos e de saberes que se opunham às ideologias 
que alimentam o poder dos/as mais fortes sobre os/as mais fracos/as e vul-
neráveis do mundo. A educação, em sua missão de garantir aos/às esfarra-
pados do mundo sua apropriação da leitura e da escrita, vem oportunizando 
acessos inegáveis aos processos educativos; porém com resultados aquém 
das expectativas nela depositadas pela sociedade. Processos educativos que 
têm na formação dos/as profissionais do ensino e nas condições objetivas 
de seu trabalho uma das fundamentais matrizes ao seu desenvolvimento.

Por esses motivos, Freire defende a presença de educadores e educa-
doras insistentes, em qualquer instância, para contribuir para a formação 
de sujeitos, críticos, problematizadores, protagônicos, esperançosos, resis-
tentes, tolerantes e autônomos, por meio de processos educativos dialógicos, 
solidários e transformadores.

Urge, portanto, que educadores e educadoras estejam preparados 
e tenham coragem de ousar se contrapor a mecanismos externos à esco-
la que tentam manipular sua consciência, perpetuando práticas e saberes 
heterônomos, para a conservação de modelos subalternos de educação. 
Para tal torna-se imprescindível a autonomia de referendar sua prática em 



Paulo Freire em Nós

22

abordagens teóricas consistentes e coerentes com o desenvolvimento de 
consciência crítica nos/as educandos (as).

Nesse sentido, para Costa, a formação de educadores/as, em uma visão 
coerente com os postulados freireanos,

(...) a formação assume o sentido kantiano, ou seja, se volta à elevação do 
nível de consciência e, consequentemente, à autonomia do fazer docen-
te com possibilidades de ações político-pedagógicas dos/as professores/
as que contribuem para a afirmação da educação democrática/inclusiva, 
contrária à segregação e à exclusão tanto na escola quanto nas demais 
instâncias sociais (Costa, 2013, p. 249).

Seguindo os princípios de uma educação democrática, como preco-
nizada por Freire, ergue-se daí uma prática reflexiva que se abre ao diálogo 
e permite a interlocução entre os atores educativos e aos (as) educandos 
(as) dizer sua palavra, seus desejos, necessidades e sonhos. Substituir uma 
comunicação vertical, onde um/a fala e outro/a escuta passivamente, por 
uma horizontalizada que respeite a escuta e a cultura de todos/as envolvidos/
as no encontro educativo.

E por falar sobre a importância do diálogo, Freire (1996, p. 131), acres-
centa: “No processo da fala e da escuta a disciplina do silêncio a ser assumido 
com rigor e a seu tempo pelos sujeitos que falam e escutam é um ‘sine qua’ 
da comunicação dialógica.” Portanto, o silêncio diante da fala do/a outro/a 
significa respeito à sua palavra, ao seu discurso, mesmo que se contraponha 
à minha razão. Não é por meio de discurso impositivo, raivoso e autoritário 
que se instala a verdade dos/as que se supõem donos/as dela e dos/as que 
negam o que têm a dizer os/as explorados/as. Dessa forma, se assim nos 
posicionamos, Freire (op. cit., p. 156), afirma: “Diminuo a distância entre 
mim e a dureza de vida dos explorados, não com discursos raivosos, sec-
tários, que só não são ineficazes, porque dificultam, mais ainda, a minha 
comunicação com os oprimidos.”

Neste trecho, o autor nos mostra que a situação social, econômica e 
política em que vivemos, provoca nossa raiva; mas, precisamos controlá-
-la, no sentido de enfrentá-la, para não dificultar nossa relação com os/as 
oprimidos/as. A distância entre as classes menos favorecidas e algumas 
pessoas e grupos que têm sonhos de justiça e esperança em um mundo 
melhor para os/as explorados/as, pode ser trabalhada na relação dialógica, 
no despertar das consciências, nos debates sociais, nas posturas críticas, 
na desmistificação das farsas ideológicas. Todas essas atitudes devem ser 
revestidas da conduta ética, do respeito pelo humano, livre de preconcei-
tos e dos desejos de uma sociedade justa e não perversa. Também, como 
já falamos, é importante a disponibilidade para o diálogo que, fortalecido 
na relação pedagógica, é uma exigência para as relações efetivas entre os 



Yago Campelo de Lima - Organizador

23

homens, mulheres e grupos sociais, dentro e fora dos contextos formais e 
não-formais de educação e do trabalho.

Sobre o processo de escuta, sem o qual não se constitui o diálogo, 
Freire afirma que esse ato vai além do biológico.

Escutar é obviamente algo que vai mais além da possibilidade auditiva de 
cada um. Escutar, no sentido aqui discutido, significa a disponibilidade 
permanente, por parte do sujeito que escuta, para a abertura à fala do outro, 
ao gesto do outro, às diferenças do outro (Freire, 1996, p. 135).

Além do biológico, escutar é olhar para o/a outro/a e procurar en-
tendê-lo/a; é tentar interpretar e compreender a sua palavra, seus gestos, 
seus valores, suas diferenças, seu mundo. Saber escutar é dar ao/à outro/a 
a possibilidade de dizer a sua palavra, sem medo; é aceitá-lo/a, acatá-lo/a, 
acolhê-lo/a com “[...] amorosidade, tolerância, humildade, disponibilidade” 
(Freire, op. cit., p. 136). Temos observado que essa prática da escuta é muito 
difícil na vida, nas relações sociais e, especialmente, na relação pedagógica. 
É um desafio possível de ser superado, complexo; mas, carregado de espe-
rança pelo/a educador/a sério/a e respeitoso/a que, numa dimensão ética, 
dialógica e política, pretende se construir e crescer com o/a educando/a 
na relação pedagógica. Como condição inerente ao diálogo, o escutar e o 
falar permitem entrar em sintonia com o/a outro/a, com os/as outros/as e 
com o mundo; a compreensão e o aprender a ler a palavra do mundo que 
nos circundam, possibilitando que homens e mulheres desenvolvam sua 
capacidade de ser mais.

Assim, um dos maiores e mais emblemáticos ensinamentos que Freire 
nos traz, consiste na leitura da palavra-mundo, quando ele diz que “A leitura 
do mundo precede a leitura da palavra...” (1989, p. 11), mostrando que não 
existem seres humanos analfabetos, porque, ao se comunicar, procurando 
explicar o seu mundo, eles expõem seu conhecimento e sua sabedoria. Eles não 
sabem ler as palavras escritas, não identificam os códigos linguísticos; mas, 
sabem dizer a sua palavra, fazendo-se entender na relação com os outros/com 
as outras. A partir daí, podemos compreender a sabedoria freireana, quando 
nos diz que ninguém ignora tudo e ninguém sabe de tudo; que é importante 
saber que não sabemos de tudo, assim como não ignoramos tudo, dada a 
incompletude e a infinitude do conhecimento. É neste sentido que a relação 
pedagógica se mostra assimétrica, quando professores/as sabem o que alunos/
as não sabem; e alunos/as sabem o que professores/as não sabem.

E Freire adianta que “... a leitura da palavra não é apenas precedida 
pela leitura do mundo; mas, por uma certa forma de ‘escrevê-lo’, ou de 
‘reescrevê-lo’, quer dizer, de transformá-lo através de nossa prática cons-
ciente” (1989, p. 20), considerando que essa prática consciente nasce da 
mobilização e da provocação da nossa consciência, no amplo trabalho de 
conhecer e transformar o mundo. Freire nos ensina, assim, que ninguém 



Paulo Freire em Nós

24

conscientiza ninguém, que ninguém é objeto de ninguém, que ninguém é 
sujeito de ninguém, mesmo entendendo o poder das estruturas da economia 
e das tecnologias, que continuam forjando tantas injustiças sociais, através 
do assujeitamento e da coisificação de tantos seres humanos.

Nessa discussão sobre a leitura da palavra e do mundo, é importante 
destacar a experiência de alfabetização de adultos vivenciada por Freire, em 
Angicos, no Rio Grande do Norte, em 1963, quando ele alfabetizou funcio-
nários/operários de uma construção civil, nos intervalos do trabalho. Seu 
trabalho de alfabetização começou com a formação de Círculos de Cultura, 
como espaço de ensino e aprendizagem, com a pesquisa do universo voca-
bular dos operários e com a criação, através da problematização de fatos e 
conteúdos da vida e do trabalho dos operários, de “palavras geradoras”. Ao 
iniciar sua prática pedagógica, com estes grupos, Freire trouxe a palavra 
“tijolo”, para discutir, problematizar e entrar no processo da escrita e da 
leitura desta palavra geradora. A partir desse grupo de operários, esten-
deu seu trabalho de alfabetização para cerca de 300 pessoas na cidade de 
Angicos. Freire irradiou, naqueles momentos, grandes lições de liberdade, 
dando condição ao outro, à outra, de dizer a sua palavra, mostrando que 
libertação era diferente de opressão.

Podemos trazer, a partir dessas experiências com alfabetização de 
adultos, as discussões que Freire nos apresentou sobre as concepções de 
educação bancária e educação libertadora. E nesse processo de alfabeti-
zação de adultos Freire já anunciava e vivenciava as ideias de uma prática 
pedagógica que provocava transformações e revoluções nos corpos e mentes 
dos/as alunos/as, abrindo espaços para diálogos, posturas críticas cons-
cientizadoras, através de questões problematizadoras. Nesta perspectiva, 
Freire já se contrapunha à concepção de educação bancária, que consistia 
em transformar alunos e alunas em “depósitos de conhecimentos”, sem 
direito a intervenções, a dizer a sua palavra, sem poder de contradições, de 
falar sobre as experiências do seu mundo, sem condições de protagonizar a 
sua cultura. Freire defendia uma educação libertadora que, na relação entre 
educadores/as e educandos/as, possibilitava caminhos para a construção da 
autonomia, da cooperação, da solidariedade e da atuação crítica e criativa 
dos/as que ensinam e dos/as que aprendem. Assim, a partir dessas ideias, 
num tempo em que ainda persistem sintomas de uma educação bancária, 
em detrimento de uma educação libertadora/problematizadora, segue a 
nossa luta estrutural de superação pela defesa dos/as oprimidos, procurando 
repensar o mundo do capital, da dominação, da opressão, das tecnologias, 
da cultura, da educação e da realidade social.

É notório que essas estruturas alimentam o mundo capitalista que 
vem apostando fortemente no prodigioso crescimento de tecnologias cuja 
complexidade aumenta o fosso da separação daqueles/as que estão fora da 



Yago Campelo de Lima - Organizador

25

escola, ou cuja precária educação não lhes permite uma potente leitura do 
mundo, tão almejada por Paulo Freire. As tecnologias em geral e, sobretu-
do, as educacionais precisam se desfazer de sua complexidade para que as 
pessoas deixem de ser reféns de um sistema capitalista que os/as impele 
para aceitar uma situação de fracassados/as. Assim, se perpetua o poder 
dos dominantes sobre os/as oprimidos/as.

Ao perceber o poder da ideologia dominante dos poderes instituídos, 
Paulo Freire percebeu que a educação poderia servir como prática de do-
minação, da mesma forma em que pode servir como prática da liberdade 
(Gadotti, 2003), aspecto amplamente discutido no livro “Educação como 
Prática da Liberdade (1967).” Como prática de dominação pretende manter 
na ignorância os/as considerados/as incultos/as. A respeito dessa concep-
ção, Freire afirma:

Ninguém ignora tudo. Ninguém tudo sabe. A absolutização da ignorância, 
ademais de ser a manifestação de uma consciência ingênua da ignorância 
e do saber, é instrumento de que se serve a consciência dominadora para 
a manipulação dos chamados “incultos”. Dos “absolutamente ignorantes” 
que, “incapazes de dirigir-se”, necessitam da “orientação”, da “direção”, 
da “condução” dos que se consideram a si mesmos “cultos e superiores.” 
(Freire, 1982, p. 105).

Dessa forma, a luta contra a violência dos/as opressores/as apenas 
terá sentido quando os/as oprimidos/as buscarem se libertar da opressão 
e buscarem sua humanidade silenciada e abafada pela sociedade opres-
sora (Freire, 1987). Sob essa ótica, Freire (1966), afirma que a defesa das 
ideias e opiniões não pode prescindir da segurança na argumentação para 
o convencimento. Assim, ele confirma em sua obra Pedagogia do Oprimido: 
“Precisamos estar convencidos de que o convencimento dos oprimidos de 
que devem lutar por sua libertação não é doação que lhes faça a liderança 
revolucionária, mas o resultado de sua conscientização (Freire, 1987, p. 54).”

Nesse sentido, Freire se referia à necessidade de argumentar para 
convencer os/as oprimidos/as quanto aos seus direitos e empoderá-los/as 
para deixar de aceitar a opressão como fatalidade. Essa libertação dos/as 
oprimidos/as encontra-se naturalmente atrelada à construção e ao poder 
de uma educação revolucionária que proporcione a autoemancipação de si e 
do/a outro/a. No entanto, nos tempos atuais de negacionismo, dos ataques 
às ciências e do crescimento de mentalidades fascistas, o que se observa é 
uma forte tendência ao conservadorismo educacional, cultural e político que 
obsta o avanço do direito à educação das camadas vulneráveis da população, 
no Brasil e na América Latina. Entretanto, mesmo diante de retrocessos no 
campo educacional, majoritariamente capitaneados pela sociedade burguesa 
no Brasil, também há o surgimento de redes compostas por membros das 
classes oprimidas. Estas, por meio de redes de solidariedade, resistem e lu-
tam por reconhecimento e dignidade. A transformação social e educacional 



Paulo Freire em Nós

26

não se dará por Decreto, mas, pela formação de uma consciência crítica e 
revolucionária que tenha na ação dialógica a base estruturante para o equi-
líbrio das relações humanas.

Convém registrar que

Quando Paulo Freire reflete a relação opressor e oprimido, ele discute uma 
questão de classe social e aponta para a necessidade de apreendermos as 
indagações dos oprimidos, em uma sociedade globalizada, cujas opressões 
são globalizadas e as riquezas são centralizadas (Pini, 2019, p.41).

Essas opressões globalizadas e essas riquezas centralizadas são visíveis 
e perduram até os dias atuais, quando observamos as distâncias entre os/as 
ricos/as e os/as pobres, os/as negros/as e os/as brancos/as, os homens e as 
mulheres, os/as empregadores/as, patrões, patroas e os/as empregados/as, 
os/as que aprenderam a ler a palavra escrita e os/as que não conseguiram, 
os/as medrosos/as e os/as corajosos/as, os/as tímidos/as, introvertidos/
as e os/as ousados/as e extrovertidos/as. Enfim, entre os/as dominantes e 
os/as dominados/as. São relações que nos parecem como antagônicas, con-
traditórias; mas, que, em sua essência, são ou podem ser complementares e 
dialeticamente libertadoras. E, como Freire nos diz, em sua indignação, “(...) 
o novo momento, na compreensão da vida social, não é exclusivo de uma 
pessoa. A experiência, que possibilita o discurso novo, é social” (2022, p. 95).

É neste momento que cabe a nossa interferência e nosso papel como 
educadores e educadoras insistentes, teimosos/as, indignados/as, resisten-
tes, desafiadores/as, resilientes, instigantes, dialógicos/as e esperançosos/as. 
É importante dizer/falar a nossa palavra mostrando aos/às mais vulneráveis, 
aos/às mais fragilizados/as, aos/às mais invisibilizados/as, que eles e elas 
têm vez e voz para dizer e vivenciar a sua palavra, para combater a ideia/o 
discurso e a prática da servidão voluntária tão discutida em La Boétie (2022), 
que nos mostra como as pessoas aceitam os poderes inculcadores da classe 
dominante, em forma de obediência, consciente e/ou inconscientemente, 
com sérias dificuldades de resistência. Esclarecendo esse ponto de vista, 
Freire (1996, p. 92), nos alerta “É importante ter sempre claro que faz parte 
do poder ideológico dominante a inculcação nos dominados da responsa-
bilidade por sua situação.” A saída da heteronomia para a autonomia deve 
ser a luta que a educação busca permanentemente fomentar na consciência 
dos indivíduos; ou seja levá-los/as a resistir à obediência cega, de seguir 
dogmas, em prol da liberdade de ser e de viver.

UM LEGADO CRÍTICO FREIREANO EM TEMPOS INCERTOS
Um dos legados mais importantes e significativos deixados por Freire, 

em sua história de vida pessoal e profissional, que atravessa os tempos, foi 
a sua grande contribuição para a prática pedagógica nos espaços escolares. 



Yago Campelo de Lima - Organizador

27

Suas ideias, suas concepções de mundo e de educação continuam, de for-
ma insistente e teimosa, presentes nas teorias e práticas de educadores e 
educadoras, que lutam, de forma crítica e desafiadora, para a construção de 
uma realidade social revolucionária e transformadora.

Compõem esse legado crítico as lições vivenciadas e deixadas por 
Freire, que alimentam a tarefa educacional de tantos e tantas que lutam 
por justiça social. São lições sobre reflexão, participação, diálogo, conscien-
tização, democracia, ética, amorosidade, respeito à autonomia, cidadania, 
docência e discência, conhecimento como inacabamento, corporeificação das 
palavras pelo exemplo, práxis e prática, libertação, senso comum e senso 
crítico, esperança, humanização... e outras tantas lições e contribuições que 
nos fazem repensar, ressignificar uma história e um mundo a favor dos/as 
oprimidos/as, que sofrem, em todos os sentidos, a violência dos/as opres-
sores/as e dominadores/as.

A escola, enquanto espaço privilegiado de convivência, também so-
fre e expressa a violência simbólica e institucional; bem como reproduz a 
violência resultante da luta de classes. Paulo Freire (1995), já alertava que 
a violência tem origem social. Seguindo essa ótica, dada a realidade desses 
tempos incertos, somos levados a refletir com Adorno, em seu texto sobre 
“Educação após Auschwitz” (2020), ao discutir sobre a violência e a barbárie 
vivida nos campos de concentração, sob o poder de Hitler, onde a educação 
não foi capaz de formar um estado de consciência que se opusesse à mons-
truosidade perpetrada contra os/as oprimidos/as do campo. Adorno fala que 
a barbárie não se extinguiu após a guerra, pois “(...) a barbárie continuará 
existindo enquanto persistirem no que têm de fundamental as condições que 
gerem essa regressão” (Adorno, 2020, p. 129). O entendimento de Adorno 
sobre a barbárie expressa profunda coerência com os momentos históricos 
vividos pela humanidade em tempos hodiernos.

Entendo por barbárie algo muito simples, ou seja, que, estando na civili-
zação do mais alto desenvolvimento tecnológico, as pessoas se encontrem 
atrasadas de um modo peculiarmente disforme em relação à sua própria 
civilização – e não apenas por não terem em sua arrasadora maioria ex-
perimentado a formação nos termos correspondentes ao conceito de civi-
lização, mas também por se encontrarem tomadas por uma agressividade 
primitiva, um ódio primitivo ou, na terminologia culta, um impulso de 
destruição, que contribui para aumentar ainda mais o perigo de que toda 
esta civilização venha a explodir, aliás uma tendência imanente que a ca-
racteriza (Adorno, 2020, p. 169).

Assim, na produção histórica, ideológica e cotidiana dos tempos atuais, 
a centralidade da educação se insere como elemento fundamental destinado 
à diversidade humana, para fomentar a consciência crítica por meio do es-
clarecimento dos indivíduos, que os tornem capazes de se opor às ideologias 
hegemônicas que usurpam seus direitos a uma vida digna e sem violência 



Paulo Freire em Nós

28

de qualquer ordem. É neste sentido que Freire, em suas discussões sobre a 
Pedagogia da Autonomia (1996, p. 152), nos diz: “É na minha disponibili-
dade permanente à vida a que me entrego de corpo inteiro, pensar crítico, 
emoção, curiosidade, desejo, que vou aprendendo a ser eu mesmo, em minha 
relação com o contrário de mim.”

Realmente, só podemos aprender numa relação intensa com nossos pa-
res, que são, em qualquer nível, nossos contrários. Mas, só podemos aprender 
efetivamente, em atitude de disponibilidade permanente, de receptividade 
diuturna, cotidiana, quando nos oferecemos às inovações, às transformações, 
às conformações, de corpo inteiro. Significa aceitar, escutar, refletir, discutir, 
divergir, combater, criticar, problematizar, abraçar as ideias dos outros para, 
a partir delas, com inteligência, discernimento e sabedoria, construir e recons-
truir nossas ideias, analisando os pressupostos, as entrelinhas, as intenções, 
as convicções, o que está subjacente às ideias, pensamentos e falas das outras 
pessoas, dos nossos pares. É importante lembrar que a humildade, a tolerância 
e a generosidade são algumas das atitudes pedagógicas que devem orientar 
nossa prática docente na apreensão e troca das ideias. Essas são condutas e 
práticas que nos levam à lucidez de que a educação é ideológica, como nos 
ensina Freire e, assim, tanto ocultam, mascaram, escondem, como desocultam, 
desmascaram, desvelam e mostram a realidade, a partir dos interesses e ideias 
de cada pessoa, classe ou grupo social. Daí a nossa preocupação e cuidado 
com a questão ideológica, pelo seu alto poder de persuasão.

É, também, a partir das questões ideológicas que o legado crítico frei-
reano se fortalece e nos fortalece para a compreensão do mundo, da cultura, 
da história e das relações humanas. Neste sentido, buscamos as contribuições 
importantes de Santiago (2007, p. 60), quando nos diz:

A criticidade inscreve-se na natureza inconclusa do sujeito, na leitura e 
dinamicidade da sociedade e no caráter de infinitude do conhecimento. 
(...) ela é uma atitude e uma competência fundamental que se constrói a 
partir da nossa presença no mundo. (...) é construída na relação com o 
outro; no processo de reflexão, de reflexão sobre a prática, reflexão coletiva.

Essas observações da teórica nos ajudam a compreender os níveis de 
criticidade, presentes no legado de Paulo Freire, que têm ressonância nos 
dias/tempos atuais e incertos. Aprendemos, ainda, através de atitudes críti-
cas, presentes neste legado, que existe uma superação do senso comum/ingê-
nuo para o senso crítico/científico; que é importante problematizar a teoria 
e a prática, como um trabalho de busca em profundidade, como um trabalho 
de arqueologia, buscando vestígios e raízes do conhecimento. Aprendemos 
que somos seres históricos e culturais que necessitam defender a não neu-
tralidade da educação, com foco na formação de seres humanos pensantes 
que lutam teimosa e incessantemente pela sua autonomia e pelo direito de 
dizer a sua palavra, num processo insistente de libertação e humanização.



Yago Campelo de Lima - Organizador

29

TEMPOS DE ESPERANÇAR

“Não sou esperançoso por pura teimosia, mas, por imperativo
existencial e histórico” (Freire, 1997).

Em tempos de esperançar é hora de consolidar condições estruturais 
para a realidade social, tais como as expressas por Giroux (2022): a) garantir 
que os/as professores/as possam, com liberdade, dizer sua palavra, desven-
dando os problemas que a sociedade enfrenta, de forma a desmascarar as 
ideologias que dogmatizam o livre pensar; b) oferecer aos (às) alunos (as) 
uma educação que os/as estimule a pensar criticamente sobre os conhe-
cimentos e o mundo para que se mantenham engajados/as em lutas por 
condições sociais, políticas e econômicas para o exercício de sua cidadania 
e de toda a sociedade.

Diante do capitalismo selvagem e seu crescimento no atual momento 
civilizatório no mundo, estas condições estão aquém da realidade e das 
demandas dos homens e mulheres do povo. Por isso, o esperançar envolve 
o imperativo ético e moral de intervir em todas as formas de violência e 
barbárie que causam sofrimento humano. É esperançar que a assimetria do 
capital e do poder, que alimenta as diferenças de classes sociais, seja abolida 
por força de resistência e de luta dos/as oprimidos/as pela garantia de direi-
tos iguais para homens e mulheres. Nesse sentido, assumimos com Giroux:

A esperança deve ser temperada pela complexa realidade dos tempos e 
vista como um projeto e condição para proporcionar um senso de ação 
coletiva, oposição, imaginação política e participação engajada. Sem espe-
rança, mesmo nos tempos mais difíceis, não há possibilidade de resistência, 
dissensão e luta (Giroux, 2022, p. 32).

O esperançar está imerso na capacidade de sonhar. Como Santiago 
(2007, p. 56), nos diz: “Os sonhos são projetos pelos quais se luta. Sua rea-
lização não se verifica facilmente, sem obstáculos. Implica, pelo contrário, 
avanços, recuos, marchas às vezes demoradas.” Sonhar com um mundo me-
lhor, com justiça social; com educação, saúde, trabalho e segurança; com 
democracia plena onde a política tenha como eixo o respeito à ética e à moral, 
enfim, sonhar com o futuro melhor com paz e liberdade de viver. Em coro, 
trazemos, também, a afirmação de Dickman e Dickman (2020, p.112) “É pre-
ciso recordar que não produzimos nada sozinhos, que somos seres de relação, 
intersubjetivos, interdependentes, vivemos com os outros e com o mundo.” 
Ou seja, o esperançar com um mundo melhor, exige necessariamente uma 
responsabilidade individual e coletiva. Santiago (op.cit., p. 58), acrescenta:

É no cotidiano que a capacidade de esperançar a si e ao outro vai sendo 
materializada e traduzida em ações, em movimento; que a atitude de so-
lidariedade vai tomando corpo no dia a dia, na construção de uma ética 
emancipadora de nós e do outro.



Paulo Freire em Nós

30

 A autora nos mostra, assim, que através de atitudes e ações solidárias 
e emancipatórias, conhecimentos e informações adquiridos por meio de uma 
educação que se propõe transformadora de consciências, se torna possível 
fomentar lutas contra o poder das violências e das barbáries materializadas 
pelas desigualdades sociais, políticas, culturais, educacionais e econômicas.

Refletindo sobre a força que a economia opera sobre a vida das pes-
soas, Paulo Freire afirma: “Por grande que seja a força condicionante da 
economia sobre nosso comportamento individual e social, não posso aceitar 
a minha total passividade perante ela” (Freire, 2000, p. 26). Ou seja, o alerta 
de Freire é o de que homens e mulheres não se permitam aceitar inertes 
os condicionamentos de toda forma que se lhes impõe a realidade perversa 
cotidianamente. Essa aceitação os/as levará à renúncia “(...) da capacidade de 
pensar, de conjecturar, de comparar, de escolher, de decidir, de projetar, de 
sonhar” (op. cit., p. 26), levando a uma profunda aniquilação da autonomia 
e da dignidade humana. Nesse sentido, convém refletir com Paulo Freire:

Mecanicistas e humanistas reconhecem o poder da economia globalizada 
hoje. Enquanto, porém, para os primeiros nada há o que fazer, em face 
de sua força intocável, para os segundos não apenas é possível, mas se 
deve lutar contra a robustez do poder dos poderosos que a globalização 
intensificou ao mesmo tempo que debilitou a fraqueza dos frágeis (Freire, 
2000, p. 27).

Nos tempos civilizatórios atuais, onde imperam violências que des-
troem sonhos e ideais, urge que a sociedade fragilizada se organize e se 
fortaleça, a fim de intervir na realidade que produz retrocessos na garantia 
dos direitos humanos, ao buscar implantar políticas e práticas que são le-
gitimadas por falsos discursos, que mantêm os indivíduos presos nas teias 
dos aparatos ideológicos. Urge uma organização de uma sociedade pensante 
que se oponha radicalmente contra a manutenção de políticas ideológicas 
como: a) a militarização das escolas públicas; b) as escolas sem partido; c) 
o Homeschooling; d) políticas de corte de investimentos na educação, na 
saúde e na ciência; d) Lei da Mordaça, entre outros ardis que visam destruir 
princípios e direitos adquiridos constitucionalmente pela sociedade brasi-
leira. Seria ingênuo negar que políticas como essas continuam permeando 
o imaginário fascista ainda atualmente!

PARA FINALIZAR DE FORMA ESPERANÇOSA!
Pretendemos, com a construção desse texto, provocar discussões, for-

talecer sonhos, juntar esforços e, numa dimensão do coletivo, num diálogo 
com outros/as teóricos/as, mostrar que Freire vive em nós e entre nós; nas 
atitudes, teorias e práticas de tantos e tantas que lutam, de forma revolu-
cionária e transformadora por um mundo, por uma sociedade onde todos e 
todas tenham o direito de vez e voz, de dizer a sua palavra nas circunstâncias 



Yago Campelo de Lima - Organizador

31

mais diversas. Mesmo compreendendo que sempre vamos viver com as in-
certezas dos tempos, cabe a nós, educadores e educadoras, de forma teimosa 
e crítica, com o apoio do legado freireano, vislumbrar novas e diferentes 
possibilidades de futuro e lutar por autonomia e liberdade.

Ao longo de toda obra de Paulo Freire nos deparamos com sua concep-
ção de educação como um ato político e histórico em defesa intransigente 
da democracia e de luta, cujo objetivo maior é levar homens e mulheres a 
romperem com a opressão mantida por força da estrutura de uma sociedade 
que polariza e hierarquia as classes sociais. Entretanto, o que se observa na 
realidade atual é que

As condições objetivas materiais presentes na vida humana na contem-
poraneidade se expressam de tal maneira avassaladora, ceifando vidas, 
instituições públicas e os sonhos das classes sociais mais pobres, vulne-
ráveis e submetidas as condições desumanas, sem trabalho, sem renda e 
sem esperança de um futuro com perspectiva de avanços sociais (Costa e 
Pintor, 2021, p.68).

Por outro lado, Pintor e Valones (2022, p. 318), relembram que “Freire 
se referia à necessidade de argumentar para convencer os/as oprimidos/as 
quanto aos seus direitos e empoderá-los/as para deixar de aceitar a opressão 
como fatalidade”. Isto porque a defesa de Freire atestava que “Precisamos 
estar convencidos de que o convencimento dos oprimidos de que devem 
lutar por sua libertação não é doação que lhes faça a liderança revolucioná-
ria; mas, o resultado de sua conscientização” (Freire, 1987, p. 54). Provocar 
as consciências de homens e mulheres de que devem lutar por um futuro 
melhor é condição inerente da luta por seu direito à dignidade; lutar para 
superação das crises em que foram colocados/as por força do capitalismo 
selvagem. Mas, trata-se de uma luta movida pela ética e não pela violência 
de uns/umas contra os/as outros/as! Como afirma Freire (1997, p. 148) “(...) 
se pretendemos realmente superar a crise em que nos achamos, o caminho 
ético se impõe. Não creio em nada sem ele ou fora dele”.

Sonhos e esperanças éticas devem alimentar o desejo de mudança da 
sociedade e precisam ser estimulados. Assim afirma Freire (1997, p. 163), 
“Se não posso, de um lado, estimular os sonhos impossíveis, não devo, de 
outro, negar a quem sonha o direito de sonhar”. Sabemos que o discurso 
ideológico se constitui em um poderoso instrumento de negação de sonhos; 
e quem ousa sonhar com dias melhores se opõe ao poder dominante. Quem 
sonha, ameaça destronar a soberania hegemônica de quem não admite a 
felicidade do/a outro/a, diferente de si.

Por estimular homens e mulheres, educadores/as e educandos/as e 
pessoas em todo mundo e em geral a sonhar, a se emancipar, a lutar por 
sua liberdade, Freire foi perseguido, ameaçado, exilado e temido pelos/as 



Paulo Freire em Nós

32

opressores/as. Carneiro em resposta à questão sobre “Por que os opressores 
temem Paulo Freire?”, expõe:

(...) por se dirigir prioritariamente aos “esfarrapados do mundo”, concla-
mando-os a se conscientizar, se organizar e lutar por seus direitos, me-
diados por uma educação entendida como “prática da liberdade”, Freire 
sempre foi visto como ameaça aos que pretendem dominar pela força, pelo 
grito, pela intimidação (Carneiro, 2021, p. 12).

A educação, portanto, em sua fundamental dimensão de oferecer aos 
indivíduos a capacidade de se conscientizar e de se emancipar, possibilita 
exercer a prática para se libertar do julgo da violência dos/as opressores/as. 
Porém, ainda atualmente contra Freire “(...)é possível ouvir ecos de sussurros 
antiprogressistas que tentam extinguir, ou mesmo difamar seu pensamento 
e a sua voz em defesa da educação dos/as oprimidos/as” (Pintor e Valones, 
2022, p. 332).

Paulo Freire vive e viverá enquanto existirem educadores/as, inte-
lectuais, homens, mulheres, educandos/as e aprendizes que sonham com a 
liberdade, que têm esperanças de felicidade e que lutam por uma boa luta 
com respeito e reconhecimento aos direitos inerentes a cada ser humano. 
Ele continuará vivendo e existindo no imaginário social, a despeito de opres-
sores/as que desejam macular sua trajetória de educador progressista e de 
homem honrado, seguido e respeitado mundo afora.

Assim, mesmo nos tempos incertos em que vivemos, vale a pena, re-
ferendados/as pelo legado crítico de Paulo Freire, que continua vivo em e 
entre nós, num contexto e num clima de parcerias, de cumplicidade, de lutas 
e desafios, de sonhos e conquistas... esperançar!

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ADORNO, Theodor, W. Educação após Auschwitz. In: ADORNO, Theodor W.

Educação e Emancipação. 2. Ed. São Paulo: Paz e Terra, 2020.

CARNEIRO, Waldeck; ARAUJO, Flavia Monteiro de Barros. Formação de 
Professores da Educação de Jovens e Adultos: nexos entre o conceito de 
capital cultural e a crítica à educação bancária. In: CARNEIRO, Waldeck 
(Organizador). Diálogos com Paulo Freire: tributo ao centenário do patrono 
da educação brasileira. Niterói, RJ: Editora Nitpress, 2021, p. 183 - 196.

CARNEIRO, Waldeck. Apresentação: Por que os opressores temem Paulo 
Freire? In: CARNEIRO, Waldeck (Organizador). Diálogos com Paulo 
Freire: tributo ao centenário do patrono da educação brasileira. Niterói, 
RJ: Editora Nitpress, 2021.



Yago Campelo de Lima - Organizador

33

COSTA, Valdelúcia Alves da. Experiências pela Educação – Para quê? 
Formação e Inclusão na perspectiva da Teoria Crítica. Revista Educação 
Especial | v. 26 | n. 46 | p. 245-260 | maio/ago. 2013.

COSTA, Valdelúcia Alves da; PINTOR, Nelma Alves Marques. Educação, 
Formação, Emancipação e Autonomia: Possibilidades do Pensamento 
de Paulo Freire e Theodor Adorno em Tempos de Crise. In: CARNEIRO, 
Waldeck (Organizador). Diálogos com Paulo Freire: tributo ao centenário 
do patrono da educação brasileira. Niterói, RJ: Editora Nitpress, 2021.

DICKMANN, Ivo; DICKMANN, Ivanio. Paulo Freire: método e didática. 
1.ed.

Chapecó: Livrologia, 2020. (Coleção Paulo Freire, v. 3).

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 31. ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2008.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros 
escritos. São

Paulo: Editora UNESPE, 2000.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança. São Paulo: Editora Paz e Terra, 
1997.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática 
pedagógica. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1987.

GADOTTI, Moacir. História das Ideias Pedagógicas. 8. ed. São Paulo: 
Editora Ática,

2003.

GADOTTI, Moacir; FREIRE, Paulo; GUIMARÃES, Sergio. Pedagogia: 
diálogo e

conflito. 4. Ed. São Paulo: Cortez, 1995.

GIROUX, Henry. Educação crítica, pedagogia política e esperança na 
construção de



Paulo Freire em Nós

34

esferas públicas democráticas. In: Educação, políticas públicas e direitos 
sociais: práticas, críticas e utopias / Gustavo de Oliveira Figueiredo … [et 
al]. (Organizadores e Organizadoras). Salvador: EDUFBA, 2022, p. 27 – 
47. ISBN: 978-65-5630-358-1. 526.

LA BOÉTIE, Étienne de. O Discurso da Servidão Voluntária. São Paulo: 
Instituto Rothbard, 2022.

PINI, Francisca Rodrigues de Oliveira. Pedagogia do Oprimido e sua 
Relação com a Educação em Direitos Humanos. In: 50 olhares sobre os 
50 anos da pedagogia do Oprimido [livro eletrônico] / Paulo Roberto 
Padilha... [et al.], [organizadores). -- 1. ed. -- São Paulo: Instituto Paulo 
Freire, 2019.

PINTOR, Nelma Alves Marques; VALONES, Neide Maria Alves. Paulo 
freire e a educação: reflexão acerca de categorias que permanecem 
vivas para a formação de professores (as). Formação em Movimento. 
Formação de Professores na Perspectiva Freireana - Políticas, concepções 
e experiências.  V. 4 n. 8/9. 2022. p. 313 – 334.

SANTIAGO, Maria Eliete. Ser Professor/Professora: convivência ética, 
respeitosa e crítica. In: Gestão escolar – processo em movimento. Revista 
de Educação AEC. Ano 36 julho/setembro, 2007.



PAULO FREIRE: FACES E INTERFACES 

DA PEDAGOGIA DA ESPERANÇA





37

Ezir George Silva5

INTRODUÇÃO
Ao lado da “Pedagogia do Oprimido”6, ainda discutida no Brasil, a 

“Pedagogia da Esperança”7 é uma declaração do quanto a Educação e a cons-
cientização são necessárias à nossa emancipação. Essas duas obras são frutos, 
tanto do olhar atento do cidadão Paulo Freire, quanto das suas preocupações 
como educador. Assim, ao analisar o conjunto da sua obra, o vemos retomar 
a questão-problema que deu origem ao seu pensamento: a inconclusão do ser 
humano. Portanto, o fio condutor é a prática docente; a premissa que permite, 
na perspectiva de uma espiral, a leitura de toda sua obra. A esfera em que um 
tema gerador convida a realidade para o diálogo e no qual é impossível separar 
vida e pensamento, política e sociedade, escola e mundo, docente e discente.

Nestes termos, a educação, para Freire, pretende a promoção de uma 
vida, continuadamente, represada pela opressão e, tal capacidade, é poten-
cializada por uma práxis. Entende-se, assim, porque um aspecto que fora 
discutido, entre um livro e outro, não é pura repetição do que já foi dito. 
Nesse caso, comenta nosso educador8:

5	 Professor da Universidade Federal da Paraíba – UFPB, lotado no Departamento de 
Fundamentos Filosóficos da Educação – DFE. Esse texto é parte da peça processual 
e/ou parecer que deu ao Professor Paulo Reglus Neves Freire a concessão do Título 
de Doutor Honoris Causa da Universidade Federal Rural de Pernambuco – UFRPE. A 
solicitação foi feita pelo Departamento de Educação - DE, em parceria com a Cátedra 
Paulo Freire: Educação para a sustentabilidade, em 2020.

6	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Paz e Terra: Rio de Janeiro, 2005.

7	  ___. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do oprimido. 13. ed. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 2006.

8	  ___. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1996, p. 13,14.



Paulo Freire em Nós

38

[...] retomar um assunto ou tema tem que ver principalmente com a marca 
oral da minha escrita. Mas tem que ver também com a relevância que 
o tema de que falo e a que me volto tem no conjunto de objetos a que 
direciono minha curiosidade. Tem que ver também com a relação que 
certa matéria tem com outra que vêm emergindo no desenvolvimento de 
minha reflexão. É neste sentido, por exemplo, que me aproximo de novo da 
questão da inconclusão do ser humano, de sua inserção num permanente 
movimento de procura, que discuto a curiosidade ingênua e a crítica, vi-
rando epistemológica. É nesse sentido que reinsisto em que formar é muito 
mais do que puramente treinar o educando no desempenho de destrezas, 
e por que não dizer também da quase obstinação com que falo de meu 
interesse por tudo o que diz respeito aos homens e às mulheres, assunto 
de que saio e a que volto com o gosto de quem a ele se dá pela primeira vez.

Nesse sentido dialógico, pretendemos retomar, no espaço que cabe nessa 
coletânea, três aspectos importantes para a reflexão em torno da atualidade do 
legado crítico de Freire, a saber: primeiro, a interface da sua obra com alguns 
pensadores das Abordagens Filosóficas Personalista e Existencial; segundo, a 
ligação da sua obra com a dimensão política da educação, voltada para a ideia 
de emancipação; e, por fim, a alusão a uma vida que, em seu viver, moveu-se 
pela disponibilidade em amar, dialogar e acolher. Nesse ensaio, procuramos 
acentuar a relação entre o inacabamento humano e a produção de uma obra, 
que se estabelece na esfera dos saberes necessários à prática educativa.

Freire, eles e elas: faces e interfaces da pedagogia da esperança

O interesse de colocar em relevo alguns dos pressupostos filosóficos que 
orientam, influenciam e/ou atravessam a “Pedagogia da Esperança”9 pretende 
assinalar, tanto a importância da Filosofia, enquanto vivência reflexiva sobre e 
na Educação, quanto o valor de uma prática educativa que reconhece os seres 
humanos como agentes dos seus currículos e seres fazedores de saberes e cons-
truções. Nesses termos, dizemos que, em Paulo Freire, abrem-se perspectivas 
que são não apenas promotoras de cidadanias, bem como núcleos esperançosos 
do sujeito e de sua humana formação. Portanto, importa sublinhar que essa 
forma de pensar a prática educativa se constitui em um possível caminho de 
emancipação social, a saber, de pensar a “Educação como Prática da Liberdade”10.

A construção do pensamento de Freire (1921 – 1997) não se dá se-
parada da História da Filosofia ou fora da Filosofia da Educação, antes, 
as reivindica, à medida que dialoga com suas ideias, categorias, proble-
mas, métodos, perguntas etc. Voltar a estes cenários, segundo Porchat11, 

9	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do oprimido. 
13. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2006.

10	  ___. Educação como prática da liberdade. 29. ed. Rio Janeiro: Paz e Terra, 2006.

11	  PORCHAT, O. Discurso aos estudantes de Filosofia da USP sobre pesquisa em Filosofia. 
Dissenso: Revista de Estudantes de Filosofia, n. 2, p. 131 – 140, jan. /jun. 1999.



Yago Campelo de Lima - Organizador

39

significa situá-los no contexto histórico e procurar entender de que modo 
os problemas que foram deles ainda são nossos. Tal retorno, provoca um 
diálogo que visa apontar para algumas influências teóricas e/ou presenças 
históricas que norteiam, fundamentam e contribuem com e para a atuali-
dade da pedagogia freireana. Assim, entre educação e emancipação”12, duas 
perspectivas se destacam: de um lado, a corrente Personalista - voltada para 
a individualidade da pessoa; de outro, a abordagem Existencialista – com 
foco na questão da liberdade.

Por conseguinte, ao tratar acerca da condição social do sujeito, Freire 
procura dialogar com outras faces humanas13. Mais propriamente, destacamos 
Emmanuel Mounier, que encontra, em Gabriel Marcel, uma de suas fontes de 
inspiração, e para quem a liberdade humana deve ser intrépida14; e Jacques 
Maritain15, quando vincula a relação entre consciência e democracia. A partir 
dessas e de outras interfaces, vamos reconhecendo porque, para Freire, a 
educação precisa se ocupar com uma ação crítica e transformadora das rela-
ções políticas e sociais. Falamos a respeito de uma práxis que não assujeita 
o homem, mas, que pode ajudá-lo a emancipar-se social e existencialmente.

Além de tais autores, encontramos no pensamento freireano, as re-
percussões das ideias de pensadores como Soren Kierkegaard16, quando 
reflete sobre o sentido da existência humana, de Martin Heidegger17 e Jean 
Paul Sartre18. Todavia, ao considerar os homens como seres de possibilida-
des e relação, Freire19 assume, ao contrário da perspectiva angustiante de 
Heidegger e da niilista, de Sartre, uma posição otimista, confiante e espe-
rançosa a respeito da condição humana.

Neste sentido, o educador pernambucano dialoga com a concepção 
existencial de que os seres humanos, por serem inacabados e históricos, 
estão sempre se fazendo indeterminadamente. No entanto, à proporção em 

12	  FREIRE, Paulo. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

13	  SILVA, Ezir George. Fenomenologia do ser e do ter na visão filosófico-pedagógica de 
Gabriel Marcel. São Paulo: Edições Loyola, 2019, p. 26 - 29.

14	  MARCEL, Gabriel. Revolução da esperança: rearmamento moral em ação. Rio de Janeiro: 
Livraria José Olympio, 1961.

15	  MARITAN, Jacques. Cristianismo y democracia. Buenos Aires: Club de Lectores, 1955.

16	  KIERKEGAARD, Sören Aabye. Diário de um sedutor: temor e tremor; o desespero humano. 
São Paulo: Nova Cultura, 1988.

17	  HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 2009.

18	  SARTRE, Jean Paul. O existencialismo é um humanismo, a imaginação, questão de 
método. São Paulo: Nova Cultura, 1987.

19	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do oprimido. 
13. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2006.



Paulo Freire em Nós

40

que se discute acerca de quem é o homem, Paulo Freire o redimensiona, 
à medida que procura ressaltar que o processo de mudança da condição 
humana acontece a partir da ressignificação da relação homem-mundo e 
dos seus engajamentos político e social20.

Ao reconhecer que a situação do homem é de ser-no-mundo, Freire21, 
lança mão das categorias da ‘Transcendência’ e da ‘Situação-limite’, de Karl 
Jaspers22. Assim, a compreensão do nosso educador é de que a existência implica 
o homem, à medida que exige dele respostas e ações críticas e participativas. 
Mais ainda, cabe ressaltar que a noção de situação-limite, em Freire, possui 
um sentido político-social, enquanto Jaspers a toma em uma perspectiva da 
dimensão existencial e/ou espiritual23 do Ser. Sobre a relação com o pensamento 
de Gabriel Marcel, podemos afirmar que é legítimo reconhecer que Paulo Freire 
não só conhece como cita e dialoga com muitas categorias marcelianas24.

Ademais, as referências ao filósofo francês, por parte do educador bra-
sileiro, aparecem explicitamente nas seguintes obras: “Uma Educação Para 
a Liberdade”25; “Educação e Mudança”26; “À Sombra desta Mangueira”27; 
“Pedagogia da Autonomia”28 e “Educação Como Prática da Liberdade”29. 
Dessa forma, a presença de Marcel não só se acentua nestas obras, como 
aparece ao longo das discussões que envolvem categorias como: Afeto, 
Comunicação, Comunhão, Liberdade, ‘Disponibilidade, Esperança30, do 
Ser’ e do ‘Ter, entre outras.

20	  FREIRE, Paulo. Uma educação para a liberdade. Porto: Textos Marginais, 1974.

21	  ___. Pedagogia do oprimido. Paz e Terra: Rio de Janeiro, 2005.

22	  JASPERS, Karl. Filosofia da existência: conferências pronunciadas na academia alemã 
de Frankfurt. Rio de Janeiro: Imago, 1973.

23	  SILVA, Ezir George. Fenomenologia da Espiritualidade: faces do educativo no pensamento 
multidimensional de Ferdinand Röhr. In: CORDEIRO, E. P. B; SILVA, E. G. (Orgs.) Caminhos 
da Espiritualidade no pensamento filosófico-pedagógico de Ferdinand Röhr. São Paulo: 
LiberArs, 2021.

24	  SILVA, Ezir George. Fenomenologia do ser e do ter na visão filosófico-pedagógica de 
Gabriel Marcel. São Paulo: Edições Loyola, 2019.

25	  FREIRE, Paulo. Uma educação para a liberdade. 4. ed. Porto: Textos Marginais, 1974.

26	  ___. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

27	  ___. À sombra desta figueira. São Paulo: Olho dágua, 2006.

28	  ___. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1996.

29	  ___. Educação como prática da liberdade. 29. ed. Rio Janeiro: Paz e Terra, 2006.

30	  MARCEL, Gabriel. Homo viator. Prolégómenes à une métapysique de léspérance. Paris: 
Aubier Montaigne. 1944.



Yago Campelo de Lima - Organizador

41

Por conseguinte, conforme Mendonça,

[...] ao dizer que a vocação ontológica do ser humano é de sujeito e não de 
objeto, Freire aborda a questão do Ser e do Ter, categorias fundamentais 
em Marcel e temas de grandes reflexões; e passa a considerar que os ho-
mens e as mulheres são seres essencialmente de compromisso histórico e, 
portanto, de intervenção. Porém, esse compromisso e essa possibilidade 
de intervenção somente se concretizam na medida em que esses sujeitos, 
sendo seres situados e temporalizados, reflitam criticamente suas próprias 
condições espaço-temporais”31.

Portanto, algumas concepções freireanas são marcas significativas do 
neosocratismo32 existencial de Gabriel Marcel. Para esse filósofo e educador 
francês, o ter é tudo aquilo que é objetivável, é a coisificação do ser. O ser é 
anulado à medida que o ter acentua a si mesmo em detrimento do ser. Para 
que isso não ocorra, o ser deve orientar o ter, fazendo dele instrumento para o 
ser, pois, o ser, para Marcel, é participação, é amor, é esperança. Desse modo, 
para Marcel, o plano do ter é o plano da objetividade, da problematicidade, 
da técnica e, portanto, o plano da alienação, da angústia, do desespero, do 
aviltamento [...]33.

Dessa forma, Freire caminha na mesma direção reflexiva da Filosofia 
Existencial, especificamente, quando considera a condição humana a par-
tir da sua própria vivência. E, nesse sentido, concebe a Educação como 
instrumento necessário à luta pela superação das condições alienadoras e 
desumanizantes34 do e no mundo. Segundo Adriana Puiggrós, constata-se 
a influência de Marcel nas reflexões de Freire sobre a ‘Liberdade’, à medida 
que suas origens filosóficas remetem, por exemplo;

[...] a sua luta para sair do mundo no qual estava preso, [...] um desejo 
por ultrapassar o imediato visando alcançar um conjunto de valores, a 
compreensão que a pessoa é o não inventariável. O fator que transforma 
a educação num plus, que transcende a relação entre educador e educando 
e condição para a possibilidade de produzir uma nova cultura35.

A compreensão freireana de que a consciência transitivo-ingênua pode 
evoluir para um estágio de consciência crítica, encontra fundamento teóri-
co-filosófico na ideia de consciência fanatizada, alienada e massificada de 

31	  MENDONÇA, Nelino Azevedo de. Pedagogia da humanização: a pedagogia humanista 
de Paulo Freire. São Paulo: Paulus, 2008, p. 28.

32	  MARCEL, Gabriel. Essai de philosophie concrète. Madrid: Gallimard, 1940.

33	  ___. El misterio del ser. Buenos Aires: Editora Sudamericana, 1951.

34	  ___. Decadencia de la sabiduría. Buenos Aires: EMECÉ, 1955.

35	  PUIGGRÓS, Adriana. Paulo Freire do ponto de vista da interdisciplinaridade. In: STRECK, 
Danilo et al. Paulo Freire: ética, utopia e educação. Rio de Janeiro: Vozes, 1999, p. 95, 106.



Paulo Freire em Nós

42

Gabriel Marcel36. Ademais, conforme Mendonça, para Freire, “[...] a cons-
ciência crítica se caracteriza exatamente pela superação da condição de inge-
nuidade em que se encontra e passa a ter uma capacidade de apreensão da 
realidade e dos problemas sociais de maneira profunda e argumentativa”37.

Refletindo sobre a categoria da ‘Comunicação’ e as influências filosó-
ficas do educador brasileiro, o professor Joaquim Escola destaca, com base 
nas contribuições de Ivanilde Apoluceno de Oliveira, que:

Freire retoma de Karl Jaspers, Mounier e Gabriel Marcel o diálogo, a comu-
nicação como factor primordial da relação humana e a condição para o ser 
humano formar-se como pessoa. O diálogo para Freire é o momento em que 
os seres humanos se encontram para refletir sobre a realidade, sobre o que 
sabem e o que não sabem, como conscientes e seres comunicativos que são38.

Mais ainda, acrescenta Escola:

Paulo Freire, na pegada de Gabriel Marcel (1927), Karl Jaspers, Emmanuel 
Mounier, Martin Buber, afirma o ser humano como ex-sistente concreto, 
ser situado (MARCEL, 1927, p. 136, 144-5; FREIRE, 1974, p. 8; 1979, p. 61), 
temporalizado, pugnando infatigavelmente pela afirmação da sua identi-
dade sem cair no isolamento e solipsismo, característico da modernidade 
[...]. Tanto em Marcel como em Freire, é no e pelo encontro que se dá a 
passagem do ele ao tu, lugar fundamental da construção da identidade de 
educadores e educandos, espaço privilegiado de afirmação da educação 
como processo contínuo de comunicação e libertação.

Em face dessas e de outras referências, vemos como a “Pedagogia da 
Esperança”39 é o resultado de muitas interfaces humanas e de suas partici-
pações, digamos, da percepção freireana de que homens não se fazem, se 
formam e/ou se educam sozinhos, mas, no encontro, na relação, no diálogo 
e na comunhão entre o eu e o tu,40 lugar fundamental da humanização, tanto 
dos educadores e dos educandos, quanto dos espaços, das práticas e dos 
processos educativos da humanidade.

Nesses termos, é possível dizer que não há projetos pedagógicos neu-
tros e/ou que alguém é capaz de democratizar a escola sozinho. Por isso 
mesmo é que, diante da realidade de um país cada vez mais polarizado e/

36	  MARCEL, Gabriel. Os homens contra o homem. Porto: Editora Educação Nacional, 1951.

37	  MENDONÇA, Nelino Azevedo de. Pedagogia da humanização: a pedagogia humanista 
de Paulo Freire. São Paulo: Paulus, 2008, p. 100.

38	  ESCOLA, Joaquim José Jacinto. Paulo Freire e Gabriel Marcel: pedagogia da comunicação 
como prática de emancipação. In: SEVERINO, Antônio Joaquim et al. Perspectivas da 
filosofia da educação. São Paulo: Cortez, 2011b, p. 202, 203, 204.

39	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do oprimido. 
13. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2006.

40	  BUBER, Martin. Eu e tu. São Paulo: Centauro, 2001.



Yago Campelo de Lima - Organizador

43

ou de relações humanas fragilizadas, lembramos que Paulo Freire vem mar-
cando o pensamento pedagógico brasileiro desde o século passado. Logo, 
“[...] toda a sua obra é voltada para uma teoria do conhecimento aplicada à 
educação, sustentada por uma concepção dialética que anuncia que o educa-
dor e o educando aprendem juntos. Assim, a prática, orientada pela teoria, 
reorienta essa teoria, em um processo de constante aperfeiçoamento”41.

Em termos práticos, implica em dizer que a educação, que se move pelo 
prisma da ‘Esperança’, precisa pautar-se pela “Pedagogia da Autonomia”42 , 
dos saberes necessários à prática educativa, a saber: : primeiro, que não há 
docência sem discência – que ensinar exige rigorosidade metódica; pesquisa; 
respeito aos saberes dos educandos; criticidade; estética e ética; corporeifica-
ção das palavras pelo exemplo; risco, aceitação do novo e rejeição a qualquer 
forma de discriminação; reflexão crítica sobre a prática; reconhecimento e 
a assunção da identidade cultural.

Segundo, que ensinar não é transferir conhecimento – que ensinar 
exige consciência do inacabamento; o reconhecimento de ser condicionado; 
respeito à autonomia do ser educando; bom senso; humildade, tolerância, e 
luta em defesa dos direitos dos educandos; apreensão da realidade; alegria e 
esperança; a convicção de que a mudança é possível; curiosidade; terceiro, 
que ensinar é uma especificidade humana – que ensinar exige segurança, 
competência profissional e generosidade; comprometimento; compreender 
que a educação é uma forma de intervenção no mundo; liberdade e autorida-
de; tomada consciente de decisões; saber escutar; reconhecer que a educação 
é ideológica; disponibilidade para o diálogo; querer bem aos educandos.

Em outras palavras, significa dizer que o educador precisa se desdobrar 
em um tríplice direcionamento: de uma primeira perspectiva, cabe-lhe apro-
priar-se de uma ação comunicativa humanizadora; sob uma segunda vista, 
saber articular descontinuidade e continuidade aos processos que são próprios 
da condição humana; sob um terceiro olhar, interligar subjetividades e inter-
subjetividade. Em outros termos, representa dizer que a vivência pedagógica 
precisa de uma compreensão – uma visão ampla que exalte não o que cada 
pessoa deve ser, mas, o que cada ser humano é e pode vir a ser, que enxergue 
para além do imediato e em direção ao futuro, que é hoje e que será amanhã.

Movidos por uma consciência histórica, não podemos desconsiderar o 
passado e tudo aquilo que, por Freire, também foi construído. Assim, é pre-
ciso que vivamos o presente de maneira discernível, procurando assimilar, 

41	  GADOTTI, Moacir. História das ideias pedagógicas. São Paulo: Ática, 2005, p. 253.

42	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 1996.



Paulo Freire em Nós

44

segundo Bollnow43,  novas e duras experiências do homem. Sendo assim, 
essas proposições, em suas várias dimensões, pretendem chamar atenção 
para os modos como a formação e a prática dos professores acontecem. Logo, 
a pretensão da “Pedagogia da Esperança” é que, tanto educadores, quanto 
educandos, expressem “[...] a característica essencial da pessoa humana, a 
saber, a disponibilidade”44.

Além disso, acrescentamos que a “Pedagogia da Esperança” assume uma 
relevância social, quando dizemos que, como educadores e/ou educandos, não 
podemos repetir os erros que foram cometidos em outras épocas. Precisamos, 
sim, a partir das lições apreendidas com e na História da Educação, compreen-
der que a prática é muito mais do que ação pela ação; é, acima de tudo, ação 
com reflexão; é práxis que acontece e se aprofunda à medida que o sujeito se 
vê como um ser histórico e de possibilidades, ou seja, como alguém que produz 
saberes a partir de si mesmo e que interage com sua realidade.

Assim, compreendemos que o projeto de educar para a ‘Esperança’ se 
debruça sobre a formação do professor, apesar de vivermos em uma era de 
retrocessos nos mais diversos e múltiplos aspectos da sociedade45. Portanto, o 
que se afigura como fundamental é a clareza com relação à responsabilidade 
que cada professor tem com sua prática, com seu papel docente e a apresen-
tação de seus conteúdos. Em suma, em procurar discernir que seu aprofun-
damento contribuirá para a ressignificação da formação do sujeito inacabado 
e a construção de uma sociedade justa, ética, humana, inclusiva e generosa.

O fato é que, a “Pedagogia da Esperança” também acha nas interpela-
ções filosóficas e históricas seu fundamento, sua inspiração, presença e eco 
ressonante. Pois, a Educação46 é, por essência, concreta – do nível funda-
mental à pós-graduação. Logo, esta é uma visão de educação que encontra, 
no diálogo autêntico, a marca de uma “Filosofia da Esperança”47. Revela-
se, então, uma proposta educativa que, ao buscar responder as exigências 
da “Pedagogia do Oprimido”48, pretende contribuir para ajudar o homem, 

43	  BOLLNOW, Otto Friedrich. Pedagogia e Filosofia da Existência: um ensaio sobre formas 
instáveis da educação. Rio de Janeiro : Vozes, 1971.

44	   MARCEL, Gabriel. Homo viator. Prolégómenes à une métapysique de léspérance. Paris: 
Aubier Montaigne. 1944, p. 35.

45	  ___. Le déclin de la sagesse. Paris : Plon, 1954.

46	  SILVA, Ezir George. Educação e Filosofia da Existência: contribuições de Otto Friedrich 
Bollnow para a formação humana. São Paulo: LiberArs, 2018.

47	  BOLLNOW, Otto Friedrich. Filosofía de la esperanza. Buenos Aires: Compañia General 
Fabril Editora, 1962.

48	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 40. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.



Yago Campelo de Lima - Organizador

45

tanto a transcender os ditames da opressão, como a salvaguardar a beleza 
das relações humanas e a dignidade das vivências formativas49.

Freire, nós e os outros: atualidade de um diálogo crítico

“O homem tem sobre a terra um estatuto poético, isto é, pro-dutivo 
[...] e essa atividade produtiva é entendida no nosso tempo como práxis”50. 
Os gregos, a quem devemos quase todas as categorias do nosso tempo, di-
ziam que ‘Práxis’ é vontade que atravessa e percorre o próprio círculo até o 
seu limite; é desejo que se exprime na ação, isto é, trazer do não ser ao Ser, 
da ocultação à plena luz da vida. A essência da ‘Práxis’ é a ‘Poíesis’, pois, 
seu estatuto remete a condição humana, tanto o ato, quanto a potência de 
saber-se construtor de mundos e agente transformador de realidades.

Práxis é o que nos situa no mundo, representa a postura que nos diz: 
“[...] que não há educação fora das sociedades humanas e não há homem no 
vazio”51. A práxis implica o esforço educativo que exige uma certa postura 
educacional, cujo valor deve ser apreciado em função da intencionalidade 
e do engajamento com aquilo que se é e está comprometido profissional e 
existencialmente52. Nesse sentido, podemos dizer que, para Paulo Freire, 
práxis: a) é a justificativa da “Pedagogia do Oprimido”53; b) a resposta a 
concepção bancária da educação como instrumento da opressão – seus 
pressupostos, sua crítica; c) representa abertura a dialogicidade, essência da 
educação como prática da liberdade; d) significa a teoria da ação dialógica. 
Práxis “é reflexão e ação dos homens sobre o mundo para transformá-lo. 
Por ela, é possível a superação da contradição opressor-oprimido”.

É na convergência, entre ‘Práxis’ e ‘Poíesis’, que se justifica pensar 
acerca da atualidade das ideias das pessoas que se destacam em uma de-
termina área do saber e fazer humanos54. Nestas condições, dizemos que 
educar é pura responsabilidade e que o trabalho do educador é mais do que 
uma simples ocupação. De acordo com tal visão, o educando, sob muitos 
ângulos, se põe sob um duplo aspecto: o de poder aprender com as aulas e, 
ao mesmo tempo, com as virtudes do educador. Portanto, respeito a alguém 

49	  SILVA, Ezir George. Modernidade & pluralidade: o impacto destes pressupostos filosóficos 
e sociológicos sobre a educação. Caruaru - PE: Edições FAFICA, 2008.

50	  AGANBEM, Giorgio. O Homem Sem Conteúdo. Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2013, 
p. 117.

51	  FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 29. ed. Rio Janeiro: Paz e Terra, 
2006, p. 43.

52	  ARISTÓTELES. Ética a Nicómaco. Lisboa: Quetzal Editores, 2004.

53	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 40. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005, p. 42.

54	  AGAMBEN, Giorgio. O fogo e o relato: ensaios sobre criação, escrita, arte e livros. São 
Paulo: Boitempo, 2018.



Paulo Freire em Nós

46

e/ou a uma certa produção, são dados a seres notáveis; sejam eles e/ou elas, 
anônimos e/ou populares.

Os méritos são conferidos as pessoas que, por suas produções, nos 
ajudam a ampliar nossas visões de mundo e pelas mudanças que disso re-
sultam. Nesse momento, falamos sobre a capacidade humana de proble-
matizar os aspectos que constituem a realidade e que, consequentemente, 
mobilizam nossas possibilidades históricas e criativas. E, à propósito, é aí 
que se encontra, com efeito, a beleza, a relevância e a grandeza, tanto da 
pessoa, quanto da obra do educador Paulo Freire.

Assim sendo, destaco que a segunda parte desse trabalho se move por 
um interesse que se desdobra em três percepções: primeiro, um panorama 
geral acerca do seu modo singular de enxergar as pessoas; depois, seu pensa-
mento; e, por último, da relevância em reconhecer o valor histórico-político 
do legado crítico freireano.

UM OLHAR HUMANO
Situar Paulo Freire no tempo e no espaço é lembrar da humanidade 

e da nossa comum condição, que é inacabada. É se pôr a ler não só a pa-
lavra escrita, mas, em procurar ouvir, em suas entrelinhas, de que somos 
‘Ensaios’55 existenciais. Em Freire, parafraseando Marcel56, nós não estuda-
mos problemas de ou sobre a educação, nós somos estes problemas: nós os 
vivemos, encarnamos, sentimos, justificamos, sofremos, questionamos e nos 
colocamos a caminho das buscas por explicações, respostas, construções, 
soluções e ressignificações de e para além de nós mesmos.

Ao longo das últimas décadas, muito se disse sobre Freire e suas pro-
duções. Ao mesmo tempo, nada é mais bonito e/ou inspirador, do que ouvir 
o que ele tem a dizer sobre os outros seres humanos e de como sua visão 
de mundo se alterou e/ou foi ressignificada através das tais experiências de 
amor. Entre tantas produções, suponho, no nível de uma simples dedução, 
que a obra em que Freire mais compartilha e/ou nos aproxima desse olhar 
é “Cartas à Guiné-Bissau: registros de uma experiência em processo”57.

Ao ver-se situado no chão da África, Freire afirma que se sentiu como 
quem voltava e não como quem chegava aquele lugar-mundo. Do aero-
porto à Universidade, seu olhar foi se ampliando, como alguém que se re/

55	  MONTAIGNE, M. Ensaios I. São Paulo: Nova Cultura, 1996.

56	  MARCEL, Gabriel. Position et approaches concretes du mystère ontologique. Paris: Vrin, 
1949.

57	  FREIRE, Paulo. Cartas à Guiné-Bissau: registro de uma experiência em processo.  4. ed. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978.



Yago Campelo de Lima - Organizador

47

via e, de certa forma, se re/encontrava. Céu azul, sol forte, flores, som dos 
tambores, corpos dançantes e subjetividades humanas, representaram as 
linhas que re/desenham aquele antigo, porém, novo mundo. Assim, entre 
os relatos escritos e os registros fotográficos, vemos o coração de um edu-
cador que se recusou a vê a tragédia da humanidade com naturalidade, a 
fome e a miséria como castigos e/ou destinos, a guerra como um meio de 
imposição ideológica, a opressão espiritual como legalidade, a corrupção 
como um novo normal e o pensamento educativo nos moldes bancário e/ou 
tradicional: frio, distante, indiferente, dogmático, objetivista, conteudista, 
preconceituoso, condicionante e alienador, tanto das pessoas, quanto das 
escolas e das relações humanas.

A verdadeira educação, para Freire, considera que mais importante do 
que o simples saber é o Ser-consciente. Imerso nas itinerâncias do mundo, 
esse educador fez questão - em vários momentos, espaços e falas - de ressal-
tar que seu amor foi sempre pelas pessoas, pelo planeta e pela vida em geral. 
Em Freire, ensinar consiste em querer bem, implica em um ato por onde a 
ética profissional não sucumbe a indiferença, a arrogância não se confunde 
com competência e as experiências não se transplantam, reinventam-nos. 
Nesse sentido, “[...] é preciso descartar como falsa a separação radical en-
tre seriedade docente e afetividade. A afetividade não se acha excluída da 
cognoscibilidade, pois, o ato de ensinar exige o querer bem ao educando. 
Logo, acrescenta Freire: “a minha abertura ao querer bem significa a minha 
disponibilidade à alegria de viver”58.

Portanto, em Freire, o olhar acerca da condição humana reflete-se a 
partir da singularidade de cada pessoa. Conforme o movimento arquétipo 
do vórtice, dizemos que as relações humanas têm seu próprio ritmo, que 
sua natureza varia e que seu movimento se transmuta em uma espiral. À 
vista disso, assim como a espiral, deve ser o diálogo humano: em sua própria 
rítmica e como acontece com o movimento dos planetas ao redor do sol. 
Nos dizeres de Agamben59:

Ao enrolar-se em espiral, ele se alonga para baixo e depois sobe de novo, 
numa espécie de pulsão íntima. Além disso, se deixamos cair um objeto 
no turbilhão – por exemplo, um pedaço de pau com forma de ponteiro -, 
ele manterá a mesma direção em seu giro constante, indicando um ponto 
que é, por assim dizer, o norte do vórtice. O centro ao redor do qual e para 
o qual o vórtice não cessa de rodopiar é, entretanto, um sol negro, em 
que age uma força de aspiração ou de sucção infinita. Na expressão dos 
cientistas, diz-se que, no ponto do vórtice em que o raio é igual a zero, a 
pressão é igual ‘a menos infinito’.

58	  ___. Pedagogia do oprimido. 40. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005, p. 141.

59	  AGANBEM, Giorgio. O fogo e o relato: ensaios sobre criação, escrita, arte e livros. São 
Paulo: Boitempo, 2018, p. 83, 84.



Paulo Freire em Nós

48

Com base nessa ilustração, dizemos que na história há, basicamente, 
dois tipos de seres: o ser-gota e o ser-vórtice. Na condição do ser-gota, o 
homem se separa de si mesmo, se isola do mundo e evita e/ou ignora os ou-
tros. Em contrapartida, o ser-vórtice abre-se a possibilidade do movimento 
dialético da história, coloca-se na direção dos outros homens, aprofunda-se 
em si mesmo, penetra cada vez mais fundo no seu próprio horizonte e co-
loca-se na direção do infinito que é ele mesmo.

Ainda para mais60:

[...] cabe refletir sobre o especial estatuto de singularidade que define o 
vórtice: ele é uma forma que se separou do fluxo da água do qual fazia 
parte, e ainda faz, de algum modo; é uma região autônima e fechada em si 
mesma e obedece a leis que lhe são próprias; contudo, está estreitamente 
ligada à totalidade em que está imersa, é feita da mesma matéria, que 
troca continuamente com a massa líquida que o cerca. É um ser à parte e, 
mesmo assim, não há uma gota que de fato lhe pertença, sua identidade 
é absolutamente imaterial.

Sob esse ponto de vista, podemos afirmar que Freire é um ser-vórtice – 
singular em si mesmo, mas, nunca sozinho ou distante daqueles e daquelas 
que povoam sua vida, sua obra e prática pedagógica: esteja ele em Angicos 
– RN, alfabetizando crianças, jovens e adultos; em Guiné-Bissau – África61 
Ocidental, dentro de salas de aulas sem teto e/ou mesas; ou, simplesmente, 
“À Sombra desta Mangueira”62, em Recife - PE. Desse modo, é possível con-
firmar que é através da ação coerente, entre o que se faz e o que se diz, que 
o olhar humano muda e que educandos e educadores se tornam disponíveis 
ao que cada um é, socializa, semeia e compartilha.

Na realidade, somente mergulhado no universo possível da vida é que 
os olhares se aprofundam, as pessoas tomam consciências de si mesmas e 
passam a enfrentar, seja individual ou coletiva, as circunstâncias que as 
oprimem. Nesse sentido, Paulo Freire é ser-vórtice, digamos, um cidadão 
do mundo que encontrou na educação uma forma-expressão de amar os 
homens e as mulheres, comprometendo-se com a realidade e o planeta que 
nos abriga. Nas palavras do próprio Freire63:

60	  ___. O fogo e o relato: ensaios sobre criação, escrita, arte e livros. São Paulo: Boitempo, 
2018, p. 84.

61	  SILVA, Ezir George. Formação Humana e Filosofias Africanas: Contribuições de Gabriel 
Marcel para o diálogo entre povos e pessoas. In: LIMA, E. M. G. M; CHINGORE, T. T. Filosofia 
africana: desafios e perspectivas atuais. Curitiba, PR: Bagai, 2020.

62	  FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. São Paulo: Olho dágua, 2006.

63	  ___. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1996, p. 134.



Yago Campelo de Lima - Organizador

49

É na minha disponibilidade permanente à vida a que me entrego de corpo 
inteiro, pensar crítico, emoção, curiosidade, desejo, que vou apreendendo a 
ser eu mesmo em minha relação com o contrário de mim. E quanto mais me 
dou à experiência de lidar sem medo, sem preconceito, com as diferenças, 
tanto melhor me conheço e construo meu perfil.

UM PENSAMENTO INTENCIONAL
A segunda razão, que justifica a atualidade do legado crítico de Freire, 

é o evidente valor da sua obra e a indiscutível contribuição do seu pen-
samento para o Campo da Educação, tanto no Brasil, como em diversas 
partes do mundo. Assim, é fundamental, em qualquer época, reafirmar que 
o conhecimento é o caminho que abre a possibilidade do novo. Por isso, o 
saber representa um núcleo de conscientização, por onde é possível desvelar 
a realidade e as concepções que nos constituem, atravessam e orientam.

Dessa forma, vemos que, para Freire: educação é “Prática da e para64 a 
Liberdade”65; que a ‘Esperança’ representa uma trilha diante das situações-
-limite66; que o “Ato de Ler”67 é de suma importância para entender a própria 
linguagem e, consequentemente, expressar a própria vida; que a “Sombra de 
uma Mangueira”68 pode ser um lugar onde as pessoas ensinam e aprendem, 
tanto no campo, quanto na “Cidade”69; que “Educação e Mudança”70 dialogam 
no chão da práxis; que “Política e Educação”71 acontecem na relação dialética; 
que a Educação Bancária precisa ceder lugar à “Pedagogia da Autonomia”72. 
Em suma, que a educação freireana trata acerca dos “Sonhos Possíveis”73. Daí 
a compreensão de que não há saberes mais ou saberes menos, mas, conheci-
mentos humanos diferentes e todos igualmente relevantes.

64	  ___. Uma educação para a liberdade. 4. ed. Porto: Textos Marginais, 1974.

65	  ___. Educação como prática da liberdade. 29. ed. Rio Janeiro: Paz e Terra, 2006.

66	  ___. Pedagogia do oprimido. 40. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

67	  ___. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. 46. ed. São Paulo: 
Cortez, 2005.

68	  FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. São Paulo: Olho dágua, 2006.

69	  ___. A educação na cidade. 7. ed. São Paulo: Cortez. 2006.

70	  ___. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

71	  ___. Política e educação. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2024.

72	  ___. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1996.

73	  ___. Pedagogia dos sonhos possíveis. São Paulo: Editora Unesp, 2001.



Paulo Freire em Nós

50

Observe-se ainda, que a perspectiva freireana da Educação, em seu 
papel emancipador, acontece por dentro de uma pedagogia crítica, do diálogo 
entre consciências e a partir das possibilidades históricas de cada educando 
e/ou educador. Em face da pedagogia do medo, propõe-se uma “Pedagia 
da Esperança”74, ou seja, uma prática portadora de sentidos inovadores e 
promotora de re/leituras, tanto das palavras, quanto das realidades - algo 
central no método de alfabetização freireano. Nesse sentido, mais do que 
identificar, a palavra medeia a compreensão da realidade, confere sentido 
ao cotidiano, desenrola os fios que costuram as tramas dos ditos, provoca 
ressignificações, desvela intencionalidades e encoraja os deslocamentos 
humanos e sociais de crianças, jovens e adultos.

Decerto, trata-se de uma obra de singular importância, tanto para o 
debate educacional nacional, quanto a nível intercontinental. Não à toa:

Paulo Freire é considerado um dos maiores educadores deste século75. Sua 
principal obra, Pedagogia do Oprimido, foi até traduzida em 18 línguas. Paulo 
Freire vem marcando o pensamento pedagógico deste século. Destacamos: 
a) sua contribuição à teoria do conhecimento, para a qual a melhor maneira 
de refletir é pensar a prática e retornar para transformá-la. Portanto, pensar 
o concreto, a realidade, e não pensar pensamentos; b) a categoria pedagógica 
da “conscientização”, criada por ele, visando, através da educação, a forma-
ção da autonomia intelectual do cidadão para intervir sobre a realidade. Por 
isso, para ele, a educação não é neutra. É sempre um ato político76.

Nesse sentido, ressaltamos que as categorias freireanas procuram es-
pelhar, com vivacidade ímpar, o rico e multiforme panorama da Educação. 
Visa ainda, contribuir com a construção de uma compreensão ampla acerca 
da prática pedagógica, em suas especificidades e a partir dos cenários coti-
dianos nos quais existimos, movemo-nos e nos relacionamos.

UM LEGADO CRÍTICO
O legado crítico da pedagogia freireana pressupõe, portanto, uma 

certa teimosia. Nela, pretende-se formar um homem emancipado, nutrido 
pela disponibilidade, em contraposição aos que agem a favor da opressão. 
Em linhas gerais, suas elaborações pretendem: a) contribuir para ajudar 
o Brasil a enfrentar e superar seus déficits educativos; b) povoar a escola 
incluindo todos os excluídos; c) humanizar os projetos políticos pedagógicos 
através de ações democratizadoras; d) abrir os espaços para que possamos 

74	  ___. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do oprimido. 13. ed. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 2006.

75	  Paulo Freire é um dos pensadores brasileiros mais citados em Universidades nas Áreas 
de Humanas e, possivelmente, o que mais recebeu títulos de Doutor Honoris Causa.

76	  GADOTTI, Moacir. História das ideias pedagógicas. São Paulo: Ática, 2005, p. 253, 254.



Yago Campelo de Lima - Organizador

51

ouvir as vozes dos trabalhadores do ensino; e) possibilitar a alfabetização 
de crianças, jovens e adultos; f) fazer a escola chegar e, consequentemente, 
tornar-se relevante, tanto no campo, quanto na cidade; g) pensar o fazer e 
o fazer-se na História como possibilidades.

Nesta distinção, ser teimoso, em termos freireanos, significa: fortalecer 
a autonomia da escola; capacitar cada ator escolar a assumir seu contexto; 
integrar-se; inserir-se no seu tempo. Enfim, fazer da educação “[...] um 
“manifesto à maneira de quem, saindo, fica”77. Nas palavras78 de Freire:

Estar no mundo sem fazer história, sem por ela ser feito, sem fazer cultura, 
sem “tratar” sua própria presença no mundo, sem sonhar, sem cantar, sem 
musicar, sem pintar, sem cuidar da terra, das águas, sem usar as mãos, sem 
esculpir, sem filosofar, sem pontos de vistas sobre o mundo, sem fazer ciência, 
ou teologia, sem assombro em face do mistério, sem aprender, sem ensinar, 
sem ideias de formação, sem politizar não é possível. É na inconclusão do ser, 
que se sabe como tal, que se funda a educação como processo permanente. 
Mulheres e homens se tornam educáveis na medida em que se reconhecem 
inacabados. Não foi a educação que fez mulheres e homens educáveis, mas a 
consciência de sua inconclusão é que gerou sua educabilidade. É também na 
inconclusão de que nos tornamos conscientes e que nos inserta no movimento 
permanente de procura que se alicerça a esperança. Não sou esperançoso por 
teimosia, por pura teimosia, mas por exigência ontológica.

A saída da negatividade, como possibilidade afirmativa, é outra razão, 
para se falar do legado crítico de Freire. Neste sentido, esse educador pos-
sui o mérito de denunciar as limitações de uma escolarização ingênua, de 
combater a concepção mecanicista da sociedade, de procurar criticar a visão 
classista da formação docente e de denunciar a ideologia de uma educação 
supostamente neutra. No pensamento freireano, ato político não se separa 
de ato pedagógico, educação não se desconecta do social e a conscientização 
humana não acontece espontaneamente ou fora do real.

Ao que parece, ao lado da categoria da conscientização, é preciso colo-
car os temas do diálogo, da ação pedagógica, da formação do professor, da 
transformação, da humanização, dos engajamentos social e político, além 
de outros. Todos, temas geradores, concepções ‘meio’ e nunca fim em si 
mesmas. Um conjunto de ideias que busca lançar luz sobre o imaginário 
educativo e contribuir para a humanização dos processos e dos espaços 
escolares. Trata-se de um pensamento pedagógico por onde a educação 
adquire e promove maior compromisso, tanto com o mundo, que precisa ser 
humanizado, quanto com os homens e com a história, enquanto núcleos de 
realização. Assim, dizemos que a essência da práxis freireana não se resume 
ao escopo de uma simples vontade, ao contrário, ela consiste na possibilidade 

77	  FREIRE, Paulo. A educação na cidade. 7. ed. São Paulo: Cortez. 2006, p. 143, 144.

78	  ___. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1996, p. 58.



Paulo Freire em Nós

52

que resulta dela mesma, digamos, da construção de um mundo onde seja 
possível realizar mudanças e promover a emancipação do homem79.

Sobre a atualidade do legado crítico de Freire e sua contribuição à 
Educação, vemos que constam, por exemplo: em um vasto acervo de li-
vros; artigos científicos; eventos acadêmicos; rodas de conversas; teses de 
doutorados; dissertações de mestrados; trabalhos de graduações, nas mais 
diversas áreas do conhecimento humano-científico e nos trabalhos que estão 
sendo realizados em escolas, institutos e universidades de diversos lugares 
do mundo. Na prática, falamos acerca de um estatuto educativo que nasce 
de uma consciência crítica, que acontece na realidade do homem concreto 
e que pretende a causa da sua emancipação e forma de Ser-no-mundo.

CONSIDERAÇÕES
Diante dessas reflexões, consideramos que nenhuma homenagem e/

ou título, será capaz de conceder a Paulo Freire o status de completude. 
Todavia, a ideia de refletir sobre a atualidade do seu legado significa que sua 
obra continua se fazendo nas vivências educativas e experiências cotidianas 
de educandos e educadores. Essa percepção, refere-se a uma certificação 
óbvia, que pode ser feita em diversos lugares e de muitos modos – algo que 
conseguimos confirmar, por exemplo, ao lado de muitos atores da educação. 
Nesse âmbito, a “Pedagogia da Esperança” mostra sua face.

Portanto, à medida que tomarmos ciência do legado crítico de Freire, 
constatamos que sempre haverá algo que deve ser pensado, discutido, anali-
sado, debatido, preenchido, acrescentado e, quiçá, refeito, pois, assim como 
Freire, sua obra também é inacabada. Diante disso, destacamos que essas 
reflexões não pretendem totalizar seu pensamento ou romantizar o homem 
que Freire foi e/ou representa. Antes, nosso interesse consiste em sinalizar 
para a riqueza de suas ideias, a relevância do seu olhar como educador, a 
presença histórica do seu legado e a contribuição que sua obra oferece ao 
debate educacional contemporâneo - seja no Brasil, na América do Sul, na 
África e diversos lugares do mundo. Então, não se trata de uma paixão, mas, 
de leitura, diálogo, pesquisa e constatação.

Nesses termos, supomos que, em Freire, vida e obra se identificam, se 
aprofundam e são ressignificadas. Na compreensão de Agamben, “isso significa 
fazer da vida a aposta e, ao mesmo tempo, a pedra de toque da obra [...]. E, se 
a verdadeira obra é a vida, e não a obra escrita, não há como se surpreender 
se dos pressupostos para a “Pedagogia da Esperança” também encontrarmos 

79	  SILVA, Ezir George. Modernidade & pluralidade: o impacto destes pressupostos filosóficos 
e sociológicos sobre a educação. Caruaru: PE: Edições FAFICA, 2008.



Yago Campelo de Lima - Organizador

53

conselhos, orientações etc. [...]”80. A ideia de que na obra de alguém pode es-
tar em questão, tanto a transformação da própria pessoa, quanto sua herança 
existencial, nos faz lembrar, no momento final desse texto, da última parte da 
entrevista que Freire concedeu a Carlos Alberto Torres81:

Torres: Discutimos o passado de Paulo Freire, temos debatido o presente 
de Paulo Freire, e agora gostaríamos de indagar sobre seu futuro [...]. 
Qual é a herança de Paulo Freire para nós, educadores latino-americanos 
de outras partes do mundo? Tomando a herança em si, haverá algo que 
deve ser preenchido?
Paulo Freire: Qual é a herança que posso deixar? Exatamente uma. Pen-
so que poderá ser dito quando já não esteja no mundo: Paulo Freire foi 
um homem que amou. Ele não podia compreender a vida e a existência 
humana sem amor e sem a busca de conhecimento. Paulo Freire viveu, 
amou e tentou saber. Por isso mesmo, foi um ser constantemente curioso. 
É isso que espero que seja a expressão da minha passagem pelo mundo, 
mesmo quando tudo o que tenha dito e escrito sobre educação, possa haver 
mergulhado no silêncio.
Torres: Obrigado!
Por eles e elas, por nós e por tantos outros: obrigado.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

AGANBEM, Giorgio. O Homem Sem Conteúdo. Belo Horizonte: Editora 
Autêntica, 2013.

___. O fogo e o relato: ensaios sobre criação, escrita, arte e livros. São 
Paulo: Boitempo, 2018.

ARISTÓTELES. Ética a Nicómaco. Lisboa: Quetzal Editores, 2004.

BOLLNOW, Otto Friedrich. Filosofía de la esperanza. Buenos Aires: 
Compañia General Fabril Editora, 1962.

 ___. Pedagogia e Filosofia da Existência: um ensaio sobre formas 
instáveis da educação. Rio de Janeiro : Vozes, 1971.

BUBER, Martin. Eu e tu. São Paulo: Centauro, 2001.

80	  AGANBEM, Giorgio. O fogo e o relato: ensaios sobre criação, escrita, arte e livros. São 
Paulo: Boitempo, 2018, p. 141.

81	  FREIRE, Paulo. A educação na cidade. 7. ed. São Paulo: Cortez. 2006, p. 139,140.



Paulo Freire em Nós

54

ESCOLA, Joaquim José Jacinto. Paulo Freire e Gabriel Marcel: pedagogia 
da comunicação como prática de emancipação. In: SEVERINO, Antônio 
Joaquim et al. Perspectivas da filosofia da educação. São Paulo: Cortez, 2011.

FREIRE, Paulo. Uma educação para a liberdade. Porto: Textos Marginais, 
1974.

___. Cartas à Guiné-Bissau: registro de uma experiência em processo.  4. 
ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978.

___. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

___. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.

___. Pedagogia dos sonhos possíveis. São Paulo: Editora Unesp, 2001.

___. Pedagogia do oprimido. Paz e Terra: Rio de Janeiro, 2005.

___. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. 46. 
ed. São Paulo: Cortez, 2005.

___. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do 
oprimido. 13. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2006.

___. Educação como prática da liberdade. 29. ed. Rio Janeiro: Paz e 
Terra, 2006.

____. À sombra desta mangueira. São Paulo: Olho dágua, 2006.

___. A educação na cidade. 7. ed. São Paulo: Cortez. 2006.

___. Política e educação. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2024.

GADOTTI, Moacir. História das ideias pedagógicas. São Paulo: Ática, 
2005.

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 2009.

JASPERS, Karl. Filosofia da existência: conferências pronunciadas na 
academia alemã de Frankfurt. Rio de Janeiro: Imago, 1973.

KIERKEGAARD, Sören Aabye. Diário de um sedutor: temor e tremor; o 
desespero humano. São Paulo: Nova Cultura, 1988.



Yago Campelo de Lima - Organizador

55

MARCEL, Gabriel. Essai de philosophie concrète. Madrid: Gallimard, 
1940.

___. Homo viator. Prolégómenes à une métapysique de léspérance. Paris: 
Aubier Montaigne. 1944.

___. Position et approaches concretes du mystère ontologique. Paris: 
Vrin, 1949.

___. El misterio del ser. Buenos Aires: Editora Sudamericana, 1951.

___. Os homens contra o homem. Porto: Editora Educação Nacional, 1951.

___. Le déclin de la sagesse. Paris : Plon, 1954.

___. Decadencia de la sabiduría. Buenos Aires: EMECÉ, 1955.

___. Revolução da esperança: rearmamento moral em ação. Rio de 
Janeiro: Livraria José Olympio, 1961.

MARITAN, Jacques. Cristianismo y democracia. Buenos Aires: Club de 
Lectores, 1955.

MENDONÇA, Nelino Azevedo de. Pedagogia da humanização: a 
pedagogia humanista de Paulo Freire. São Paulo: Paulus, 2008.

MONTAIGNE, M. Ensaios I. São Paulo: Nova Cultura, 1996.

PORCHAT, O. Discurso aos estudantes de Filosofia da USP sobre pesquisa 
em Filosofia. Dissenso: Revista de Estudantes de Filosofia, n. 2, p. 131 – 
140, jan. /jun. 1999.

PUIGGRÓS, Adriana. Paulo Freire do ponto de vista da 
interdisciplinaridade. In: STRECK, Danilo et al. Paulo Freire: ética, utopia 
e educação. Rio de Janeiro: Vozes, 1999.

SARTRE, Jean Paul. O existencialismo é um humanismo, a imaginação, 
questão de método. São Paulo: Nova Cultura, 1987.

SILVA, Ezir George. Modernidade & pluralidade: o impacto destes 
pressupostos filosóficos e sociológicos sobre a educação. Caruaru - PE: 
Edições FAFICA, 2008.



Paulo Freire em Nós

56

___. Educação e Filosofia da Existência: contribuições de Otto Friedrich 
Bollnow para a formação humana. São Paulo: LiberArs, 2018.

___. Fenomenologia do ser e do ter na visão filosófico-pedagógica de 
Gabriel Marcel. São Paulo: Edições Loyola, 2019.

___. Formação Humana e Filosofias Africanas: Contribuições de 
Gabriel Marcel para o diálogo entre povos e pessoas. In: LIMA, E. M. 
G. M; CHINGORE, T. T. Filosofia africana: desafios e perspectivas atuais. 
Curitiba, PR: Bagai, 2020.

___. Fenomenologia da Espiritualidade: faces do educativo no 
pensamento multidimensional de Ferdinand Röhr. In: CORDEIRO, E. 
P. B; SILVA, E. G. (Orgs.) Caminhos da Espiritualidade no pensamento 
filosófico-pedagógico de Ferdinand Röhr. São Paulo: LiberArs, 2021.



EDUCAÇÃO DOS AFETOS E EDUCAÇÃO  

DAS SENSIBILIDADES: ESCREVIVÊNCIAS 

DE UM ENSINO HUMANISTA RESILIENTE





59

João Victor Jesus Oliveira Nogueira82

INTRODUÇÃO
Neste texto iremos abordar práticas didáticas que temos desenvolvido 

como forma de resistência em um contexto de ensino neoliberal no Estado 
de Minas Gerais, orientados por princípios humanistas oriundos das peda-
gogias de Paulo Freire e de Rubem Alves. Entendendo que tanto Paulo Freire 
quanto Rubem Alves sejam próceres de pedagogias libertadoras inspiradas 
na Teologia da Libertação, discutiremos nesse artigo os princípios e valores 
freiro-alvesianos que inspiraram nossas práticas pedagógicas em uma escola 
da rede pública de Minas Gerais nos últimos 9 anos, indicando os desafios de 
se praticar tal pedagogia em um contexto de demarcado controle das práticas 
e processos didáticos, em conexão com os desafios gerais enfrentados na 
educação contemporânea brasileira desde o ano de 2016.

Para operacionalizar a narrativa dessas experiências, nos inspiramos 
nas obras de Conceição Evaristo, uma linguista e escritora brasileira, mulher 
negra, e que, conforme apontado por Oliveira (2009, p. 622), tece jogos 
narrativos em torno “da escrita de um corpo, de uma condição, de uma 
experiência negra no Brasil”, notadamente “a partir de “rastros” fornecidos 
por aqueles três elementos formadores da Escrevivência: corpo, condição e 
experiência”, oferecendo um jeito inovador de se escrever com amor, pro-
vocação e afeto, para lembrar três categorias que são mobilizadas por Paulo 
Freire e por Rubem Alves.

82	  Doutorando em História pela Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG, sob orien-
tação da Profa. Dra. Juliana Miranda Filgueiras. Atua como Professor de História na Rede 
Pública do Estado de Minas Gerais; bem como é Pesquisador Associado ao Núcleo de 
Estudos e Pesquisas em História Política e Econômica, da Universidade do Estado de 
Minas Gerais - Nepólis - UEMG; e do Núcleo de Estudos, Pesquisa e Extensão em Gênero, 
Sexualidade e Educação - Tessitura de Nós, da mesma universidade - projeto em que 
é bolsista FAPEMIG. E-mail de contato: jvnog91@gmail.com



Paulo Freire em Nós

60

Evaristo tece seus escritos de forma multirreferencial, incluindo ico-
nografia, narrativas escritas construídas a partir de recursos da oralidade e 
diálogos eivados de alusão textual. Variando as vozes do discurso em seus 
textos, ela constrói certa dimensão de teatralidade que compõe os atos de 
uma narrativa que, feita ao sabor de fragmentos, se assemelha a um espetá-
culo, como operacionalizado, por exemplo, eu seu célebre Becos da Memória 
(Evaristo, 2006; Oliveira, 2009).

Dessa forma, conforme Luiz Henrique Oliveira,

Os fragmentos que compõem Becos da memória procuram aliar a denúncia 
social a um lirismo de tom trágico, o que remonta ao mundo íntimo dos 
humilhados e ofendidos, tomados no livro como pessoas sensíveis, mar-
cadas, portanto, não apenas pelos traumas da exclusão, mas também por 
desejos, sonhos e lembranças. Violência e intimismo, realismo e ternura, 
além de impactarem o leitor, revelam o compromisso e a identificação da 
intelectualidade afrodescendente com aqueles colocados à margem do 
que o discurso neoliberal chama de progresso. (Oliveira, 2009, p. 621)

Nesse sentido, a autora torna-se um aporte instigante para podermos 
contar acerca do processo em que, face a um contexto de profundo controle 
das práticas pedagógicas ocasionado pelo neoliberalismo e as invectivas 
antidemocráticas que assolam no Brasil desde 2016, ter sido possível, a 
mim, que eu me conectasse com uma educação afetiva e sensível, descoberta 
nos escritos de Paulo Freire e Rubem Alves, e vivenciadas na sala de aula.

Foi esse contexto desafiador, também, que proporcionou a mim re-
pensar-me sociorracialmente e politicamente, incluindo cada vez mais em 
minhas aulas uma abordagem epistemológica antirracista. Além disso, tal 
contexto me fez aprofundar um profundo processo de autoconhecimento, 
tematizando clinicamente os traumas que já sofrera devido à psicofobia em 
momentos anteriores, o que é particularmente sensível no contexto hodierno, 
em que o neoliberalismo traz, em um contexto amplo, sofrimento psíquico 
agudo para os sujeitos e as sujeitas, conforme discutido por Vladimir Safatle 
e Christian Dunker (2020).

Dessa forma, faremos presente o protagonismo dos homens negros 
com alguma deficiência, uma vez que, ressoando Maria de Lourdes Remeche 
e Juliano Sippel (2019), tomaremos a Escrevivência como reconstrução do 
tecido da memória brasileira, isso porque, em articulação com o discutido 
por Remeche e Sippel, de que os inter e os intradiscursos “falam” e criam 
“efeitos de memória”, entendemos que “a regularidade da memória discur-
siva pode ser abalada a cada novo acontecimento discursivo que perfura 
a memória, causando-lhe fissuras em sua estrutura vertical”, tais fissuras 
seriam possibilitadas pelos “novos dizeres, novos efeitos de sentido que 
repercutem na estrutura horizontal.” Dessa forma, “a cada acontecimento, 
a memória social é desestabilizada e os discursos se propagam por novos 



Yago Campelo de Lima - Organizador

61

caminhos, reorganizando e ressignificando o que Courtine (2006) deno-
mina tecido da memória” (Remeche, Sippel, 2019, p.42).  Assim, falo de 
minha história, mas trago coletivos marcados pela exclusão tripla: de raça, 
de classe e de deficiência relacionada ao sofrimento mental, isto é, uma 
deficiência psicossocial.

Gostaria de destacar que esta Escreviviência é inspirada na de uma ami-
ga querida, doutoranda, mulher negra, neurodivergente e mãe atípica. A cora-
gem da querida Cristiane Paula Marques de Carvalho Nunes foi fundamental 
para eu me lançar, aqui, nesta proposta de escrita. Esta, será uma iniciativa 
de contranarrativa aos discursos hegemonizados no universo acadêmico, que 
em sua porção do campo educacional problematizarei a partir do meu duplo 
olhar, que se origina da História e da Pedagogia, campos através dos quais 
tenho nutrido um compromisso ético-filosófico por uma sociedade mais justa 
e inclusiva. Assim, buscarei entrelaçar opressões a resistências pessoais e 
coletivas, em uma narrativa que se dará em três momentos distintos, ou três 
atos. Essa introdução, em que apresento o contexto do que será discutido; 
um segundo instante em que abordarei o percurso da minha história para a 
História, isto é, o transcurso da minha vida pessoal para a formação enquanto 
historiador; e um terceiro momento em que abordarei os caminhos da for-
mação enquanto historiador até a formação e a prática pedagógica de Paulo 
Freire, e aqui acrescento, de Rubem Alves, em nós e através de nós.

Passemos à História.

DA MINHA HISTÓRIA PARA A HISTÓRIA
Eu nasci em Belo Horizonte, mas morei desde bebê na cidade colonial 

denominada Sabará, na região metropolitana de Belo Horizonte. Meu pai, à 
época, estava desempregado, e minha mãe trabalhava como secretária em um 
hospital público da Universidade Federal de Minas Gerais, a UFMG. Minha 
mãe, era funcionária pública e aguentou as pontas por um tempo, até que 
meu pai foi trabalhar no mesmo hospital, em outro setor, como trabalhador 
CLT terceirizado, vinculado à Fundação de Amparo à Pesquisa da UFMG, 
a Fundep. Minha mãe trabalhava no ambulatório de otorrino, e meu pai 
rodou por vários cantos da universidade, conforme designado pela empresa.

Meu pai e minha mãe sempre me incentivaram aos estudos. Minha 
irmã mais velha, a Bárbara, sempre me incentivou também. Eu era uma 
criança bem diferente, divergente. Bem pequeno, não era muito sociável, 
dormia muito pouco, mas sempre me interessei pela escola, lugar onde estou 
desde os 0 anos de idade. Ainda bebê, minha mãe me deixava na escolinha 
que tinha perto da universidade, a Escolinha da Gente, e no jardim de in-
fância, estudei na escola onde minha tia Vera trabalhava como professora, a 
Escola Estadual Delfim Moreira, onde meu pai sempre me deixava antes de 



Paulo Freire em Nós

62

ir para o trabalho. Não tínhamos carro, morávamos em Sabará, os trajetos 
eram feitos de ônibus e a pé, e eu aprendia que o estudo tinha muito valor.

Já pequeno, aspectos da minha deficiência psicossocial apareceram. 
Eu me isolava na sala de aula, tinha uma alta capacidade cognitiva, mas ao 
mesmo tempo um jeito muito peculiar de encarar e me relacionar com o 
mundo. Meus pais ficaram preocupados. Minha mãe me levou no psiquiatra, 
por volta dos 7 anos de idade, e o médico, na época, disse que eu tinha uma 
alta probabilidade de ser diagnosticado no futuro com esquizofrenia83. Minha 
mãe se recusou a acreditar, mas sabia que algo não ia bem.

Eu segui com alto desempenho na escola, mas sofria diariamente o 
bullying de pessoas muito próximas, da minha família, na rua em que morava. 
Os cabeças do processo, bem mais velhos, mobilizavam a turma toda da rua, 
parentes ou não, para me excluírem, ridicularizarem e praticar os mais diver-
sos tipos de violência. Sofri muito naquela época, e a escola era o lugar onde 
me refugiava. Minha vida parecia não fazer sentido. Hoje entendo que, muito 
daquilo era justamente pelo que eu tinha, um pai presente, diferentemente da 
maioria das crianças da rua. Meu mundo começou a ficar mais insustentável, 
contudo, quando meu pai se afastou um pouco de mim. Eu não sabia, mas ele 
estava tentando, do jeito dele, proteger-me. Meu pai perdeu o pai dele, meu 
avô, quando tinha 15 anos, e não queria que eu sofresse se ele eventualmente 
partisse cedo como meu avô. Não tinha razão para este medo, já que ele não 
tinha vícios, nem mexia com questões ilícitas, mas como dizia Blaise Pascal, 
em seus Pensamentos, “o coração tem razões que a razão desconhece”.

Minha salvação foram duas, a escola e as pessoas que permanece-
ram sendo meu colo e lugar de referências. Minha mãe e minha irmã, me 
deram o colo que eu precisava. Meu avô materno, o vô Bianor, passou a 
ser minha maior referência masculina. Uma referência bem diferente do 
que eram a maioria dos homens de sua época e daquela época, já que ele 
era um exemplar amoroso, firme, mas ao mesmo tempo muito carinhoso. 
Meu pai tinha sido meu herói até os 6 anos de idade, meu avô assumiu o 
posto a partir daí. E tinha minha avó Maria também, mãe do meu pai, que 
via em mim um dos netos preferidos, pela semelhança que guardava com 
o vô Sebastião. Eu não sabia, mas esse era um dos motivos das ofensas que 
sofria na rua. Comentários violentos que se direcionavam ao meu tipo de 
cabelo, ao formato do meu nariz e dos meus lábios. Só muito tempo depois 
fui entender isso. Não era uma questão para mim, à época, porque não me 
via como racialmente negro. Alguns dos primos que pegavam no meu pé 

83	  A esquizofrenia é uma condição que pode causar alucinações e delírios e que em casos 
muito graves por fazer com que o paciente se torne incapaz de interagir socialmente 
com outras pessoas. Estima-se que cerca de 1% da população do mundo tenha sintomas 
da doença. (BBC Brasil, 2007)



Yago Campelo de Lima - Organizador

63

eram bem mais escuros que eu, e nos idos dos anos 1990 e início do século 
XXI, não saberia dizer o que é ser uma pessoa negra com a pele mais clara. 
Não poderia deixar de falar, também, da Vó Lena, que em meio a esse ce-
nário hostil, fora uma das pessoas que me ensinaram a me defender. Essas 
pessoas foram luzeiros na minha vida, ajudando-me a sobreviver àquele 
contexto inóspito, repleto de violências.

A pior, no entanto, era a violência psicológica, a alcunha de doido, além 
dos ataques de teor sexista por eu ser um menino que não achava mérito em 
se falar e agir violentamente contra as mulheres, de não aprovar práticas 
de traição e de subalternização contra elas. Havia muitas delas, inclusive, 
que me davam todo o suporte moral, minha mãe, minhas avós, minha irmã, 
minhas tias, não via porque tratá-las com desprezo, nem concordava com as 
práticas equivocadas que muitos homens da família tinham para com elas. 
Além de tudo, eu me destacava nos estudos. Tendo um pai que, embora 
tivesse um pouco mais distante, não saíra de casa, não tinha vícios e era 
dedicado a causas como a Igreja, o sindicato e os partidos políticos, tornei-
-me o alvo preferido de todas as violências que podiam. Naquele contexto, 
a única coisa em que podia me agarrar para continuar consciente da minha 
dignidade enquanto ser humano, era, assim, o apoio que recebia daqueles 
que estavam do meu lado, e a acolhida que recebia nas escolas pelas quais 
passei, o que me fez ver a boniteza, para lembrar de uma palavra do universo 
freireano, do que seja uma educação realmente inclusiva.

Na adolescência, fui estudar em uma escola privada, com bolsas de 
estudos, e lá senti, apesar das amizades, o peso que têm as diferenças sociais. 
Dedicando-me aos estudos, fui aprovado no curso técnico em Estradas do 
Centro Federal de Educação Tecnológica de Minas Gerais, o CEFET-MG. 
Naquele lugar, aos 15 anos, tive meu primeiro surto da esquizofrenia84. Foi 
uma experiência traumática. O que fez a diferença? A batalha de minha mãe, 
Selma Nogueira, para que eu ficasse inteiro e vencesse. As orações do meu 
pai, João Batista Nogueira, e a preocupação da minha irmã e familiares, mas 
também a ação inclusiva da professora Maria Beatriz Guimarães Barbosa, 
que tinha uma filha psiquiatra e lutou bravamente, junto com minha mãe, 
para eu poder ir para o curso técnico em Turismo e Lazer. Essa mudança era 
vista como positiva por mim e pelos meus médicos, já que tinha mais habi-
lidades com ciências humanas e linguagens do que com os outros campos 

84	  Isto é, tinha muitos pensamentos invasivos que poderiam ser caracterizados como 
alucinações e delírios, isso em um fluxo muito intenso, o que me fazia ficar impossi-
bilitado para as tarefas cotidianas como o estudo, por exemplo. Naquele contexto, eu 
não imaginava, nem tinha atitudes violentas para com as pessoas, como usualmente 
se pensa, no senso comum, que sejam os atos e os pensamentos de um sujeito que 
possua esquizofrenia, eu tinha, em lugar disso, pensamentos que me traziam grande 
sofrimento, relacionados aos traumas pelos quais passei ao longo da minha vida.



Paulo Freire em Nós

64

do saber. A professora Beatriz convenceu o colegiado, e eu fui o primeiro 
aluno da história do CEFET-MG a mudar de curso no regime integrado por 
motivos de saúde. Depois de mim, outros puderam.

Essa mudança foi crucial para meu futuro. Eu pensava em sair do 
CEFET e estudar em uma escola estadual próxima ao meu bairro em Sabará. 
Meus pais pensavam que, ao fazer 18 anos, eu me aposentaria por invali-
dez. Essa mudança fez com que eu conseguisse concluir o ensino médio no 
CEFET, e a base escolar obtida naquela escola me permitiu, um ano após 
me formar, entrar no curso de História da Universidade Federal de Minas 
Gerais, a UFMG.

Eu havia feito essa escolha aos 16 anos, quando mudei de curso no 
CEFET. À época me perguntava, o que farei quando for prestar vestibular? 
Tive a iluminação para responder a esta pergunta com uma outra: o que 
aos 80 anos de idade estarei mais arrependido de não ter feito se eu não 
cursar ao longo da minha vida? A resposta foi imediata: História! Era minha 
disciplina favorita! E aí decidi que queria ser um historiador, e que queria 
ser, principalmente, um professor de História!

DA HISTÓRIA PARA A PEDAGOGIA
O primeiro ano cursando História, 2011, começou muito bem, mas do 

meio do ano para lá a coisa começou a ficar difícil novamente. Parecia que eu 
ia ter um outro surto, e foi quando minha irmã, que não era especificamente 
religiosa, mas que queria me dar uma injeção de ânimo para eu não ficar 
prostrado e doente, convidou-me para ir a uma instituição dessa natureza, 
uma igreja. Eu tinha uma questão de saúde, mas desde muito cedo, procu-
rávamos consolo e resposta nas religiões para o que eu sofria. Foi assim que, 
aos 19 anos, tornei-me um cristão protestante. Um ponto importante daquele 
contexto, no entanto, foi que as pessoas que me acolheram na Igreja em que 
isso ocorreu, uma igreja neopentecostal, surpreendentemente, dissera-me 
que o que eu tinha não era espiritual, que necessidade de conforto e sentido 
todos têm, mas o que eu tinha era uma questão clínica que precisava ser 
tratada com psiquiatras e psicoterapeutas. Foi libertador! Depois disso, 
assumi uma postura religiosa com meu tratamento farmacológico e psicote-
rapêutico, estando com os mesmos médicos e psicoterapeutas desde aquele 
intenso ano de 2011. A disciplina com meu tratamento e com o autocuidado 
me permitiu alcançar estabilidade clínica ao longo dos anos, com isso me 
possibilitando formar no curso de História e passar em um concurso público 
para ser professor dessa disciplina. Permitiu-me, ainda, casar-me, o que era 
quase impensável por mim no auge do meu adoecimento. Foi, dessa forma, 
em uma comunidade religiosa que conheci o amor, anos depois, na pessoa 
da Érika Janine, mulher que é, a um só tempo, esposa, paixão e amiga.



Yago Campelo de Lima - Organizador

65

Isso porque, um ano e meio após me tornar protestante naquela igreja 
neopentecostal, eu fui congregar em uma Igreja que pratica uma educação 
religiosa como prática de liberdade, para lembrarmos de outra categoria 
freireana (Freire, 1991 [1967]). Embora não seja uma Igreja vinculada à 
Teologia da Libertação, influência que mais tarde se fez presente nos meus 
estudos do campo religioso e na minha vivência da espiritualidade, ela me 
proporcionou uma prática religiosa feita em uma linguagem libertadora, 
para lembrar de uma categoria de Rubem Alves em seu Por uma teologia 
da Libertação (2020 [1968]). Na nova comunidade eu pude experimentar 
práticas do que Michel Foucault chama de cuidado de si, isto é, o autocuidado 
que se funda em uma formação ética que, no meu caso, têm sido de matriz 
cristã (Foucault, 2006). Isso me fez ir trocando as leituras conservadoras da 
fé por leituras mais libertadoras, um processo que teve bastante influência 
para a volta de posicionamentos mais progressistas de minha parte.

Ao fim do curso de História, eu já tinha tido algumas experiências 
docentes com alfabetização e letramento histórico atuando na Residência 
Pedagógica da escola de aplicação do ensino fundamental da UFMG, o 
Centro Pedagógico. Lá fui orientado pela professora Maria Elisa de Araújo 
Grossi, em quem tive uma referência fulcral para aprender a ser um professor 
sensível e afetuoso. Elisa praticava uma firmeza doce, sabendo ser assertiva, 
mas ao mesmo acolhedora e carinhosa com os alunos. Essa experiência 
no primeiro ciclo do ensino fundamental marcou meu olhar educacional 
para sempre, e as categorias de Rubem Alves quanto a educação afetuosa e 
sensível, bem como as freireanas de amorosidade, diálogo e construção da 
autonomia discente estavam todas presentes.

Ao me formar na licenciatura, em 2014, ingressei no bacharelado em 
História também na UFMG, e completei a residência pedagógica atuando 
no terceiro ciclo do ensino fundamental. Ao fim dessa residência, prestei 
concurso para ser professor na rede pública do Estado de Minas Gerais. Era 
o fim de 2015 e início de 2016 quando fui nomeado, mas 2016 se mostrou, 
também, o ano em que o Brasil sofreu um duro golpe tanto contra a demo-
cracia, quanto contra, de modo correlato, os pobres. A partir daquele mo-
mento, vivemos tempos de insegurança institucional e fascistização do país, 
o que teve ponto culminante nas eleições de 2018 e, como foi investigada e 
julgada, uma tentativa de golpe logo após as eleições de 2022.

Nesses anos, pudemos observar um profundo avanço do neolibera-
lismo sobre o campo educacional, impactando o contexto organizacional 
da educação no Brasil com a precarização do trabalho docente, maior con-
trole dos processos didáticos, curriculares e avaliativos e, como sabemos, 
conservadorização de pais e alunos nas escolas, o que levou e leva muitos 
professores não apenas a serem atacados como “doutrinadores”, mas tam-
bém a por isso praticarem, muitas vezes, a autocensura.



Paulo Freire em Nós

66

Nesse contexto, ser professor de História não foi e não é nada fácil. 
Mesmo com a volta do presidente Luiz Inácio Lula da Silva, o movimen-
to neofascista ainda possui grande força no país, e muitos Estados, como 
Minas Gerais, são governados por gestores neoliberais e conservadores. A 
sala de aula se tornou, dessa forma, um campo minado. Mas ela se tornou, 
ao mesmo tempo, um campo de possibilidades. A tensão ocasionada pelas 
discussões políticas do país aguça o interesse dos alunos por essa temática, 
e discussões dialogadas e mais profundas sobre o assunto promovem um 
contexto de aprendizagem verdadeiramente significativa, já que partem de 
situações-problema do cotidiano (Ausubel, 2003). Não temos, como em 
outras épocas, o profundo desinteresse dos alunos por temáticas e discus-
sões políticas. Temos, em lugar disso, um campo fecundo para o ensino 
de história, ainda que ele seja permeado por conflitos e dificuldades de 
diferentes ordens.

Nesse contexto, nossas práticas didáticas, e falo no coletivo, pois não 
sou o único a resistir político-educacionalmente fazendo isso, são permeadas 
por aquilo que Celso dos Santos Vasconcellos denominou de maternagem e 
paternagem, eixos didáticos que se entrelaçam a minha história pessoal de 
vida e à formação em História, especialmente com a residência pedagógica 
feita no primeiro ciclo do ensino fundamental. Isso porque:

Maternagem (não confundir com maternidade, com o laço de parentesco) 
significa a capacidade de acolher o outro em profundidade, engendrar, 
cuidar do ser em desenvolvimento (estando atento às suas necessidades 
fundamentais), nutrir, respeitar, acarinhar, estar presente, dar atenção, 
ajudar a partejar as ideias, sonhos e identidades, em se alegrar com o 
crescimento do outro. Metaforicamente: dar colo, oferecer o útero prote-
tor, enfim, vivenciar o Afeto Radical, aquele que aceita o outro como ele 
é (diferentemente do Afeto Enquadrador que é aquele em que se aceita o 
outro desde que o outro entre no esquema daquele que “ama”). A Materna-
gem, como função humanizadora básica, deve ser exercida por todo aquele 
Homo sapiens amans, isto é, aquele que se desenvolveu e, pela Educação, 
tornou-se Humano (e não um psicopata, que é incapaz de afeto sincero e 
profundo). Portanto, supera a questão de gêneros. Dialeticamente, deve 
ser complementada pela Paternagem (não confundir com paternidade 
ou paternalismo!) que é capacidade de problematizar, desafiar, provocar 
e, quando necessário, ser firme, mobilizar certa dose de energia asserti-
va, lutar por suas ideias, trazer a norma, a cultura, a Tradição (a grande 
tradição, com “T” maiúsculo), a interdição, o limite. Metaforicamente: 
ser a referência, a bússola. A Paternagem ajuda a estabelecer no sujeito a 
dialética entre continuidade e ruptura, abrindo para a diferenciação, para 
“sair do ninho”, alçar voos, para a autonomia. (Vasconcellos, Celso. O amor 
como princípio e fundamento da educação, no prelo.)

Acolher o outro em profundidade e formar identidades são valores es-
senciais para a educação sensível e afetiva de Paulo Freire e de Rubem Alves, 
conforme podemos apreender em obras como Educação como Prática de 
Liberdade (1991 [1967]); Pedagogia do Oprimido (2011 [1968]) e Pedagogia 



Yago Campelo de Lima - Organizador

67

da Autonomia (1996), de Freire, bem como em Conversas com quem gosta 
de ensinar (2002 [1980]); A Alegria de Ensinar (1994 [1984]) e O Desejo 
de Ensinar e a Arte de Aprender (2004), de Alves. “Engendrar”, “cuidar 
de seu desenvolvimento”, “nutrir, respeitar, acarinhar, estar presente, dar 
atenção” são todas características de uma educação que seja permeada pela 
sensibilidade e pela empatia muito ligadas às discussões de Rubem Alves 
nos textos mencionados. Ao passo que “ajudar a partejar as ideias, sonhos 
e identidades, em se alegrar com o crescimento do outro”, algo também 
presente na dimensão individual da educação no pensamento de Alves, se 
conecta em grande medida com a Pedagogia Libertadora de Paulo Freire 
para a coletividade dos oprimidos, que podem ser identificados, nesse caso, 
com alunos e professores que são atacados pelas invectivas controladoras 
e desumanizadoras do neoliberalismo e contra as quais querem partejar o 
que Freire chamara na Pedagogia do Oprimido de “homem novo”.

Isso é significativo quando percebemos que, para Alves:

Toda experiência de aprendizagem se inicia com uma experiência afetiva. 
É a fome que põe em funcionamento o aparelho pensador. Fome é afeto. 
O pensamento nasce do afeto, nasce da fome. Não confundir afeto com 
beijinhos e carinhos. Afeto, do latim affetare, quer dizer ir atrás. O “afeto” 
é o movimento da alma na busca do objeto de sua fome. É o eros platônico, 
a fome que faz a alma voar em busca do fruto sonhado. (Alves, 2004, p.20)

Nesse sentido, a afetividade descrita por Alves, tendo de ser efetivada 
em um contexto endurecido pelo controle e pela desumanização neolibe-
ral, conclama que os ensinantes-aprendentes e os aprendentes-ensinantes 
entendam que:

Este é o trágico dilema dos oprimidos, que a sua pedagogia tem de enfren-
tar. A libertação, por isto, é um parto. E um parto doloroso. O homem que 
nasce deste parto é um homem novo que só é viável na e pela superação 
da contradição opressores-oprimidos, que é a libertação de todos. A supe-
ração da contradição é o parto que traz ao mundo este homem novo não 
mais opressor; não mais oprimido, mas homem libertando-se. (Freire, 
2011 [1968], p.48)

Isso parte da compreensão, por parte desses sujeitos de que “onde 
quer que estejam estes, oprimidos, o ato de amor está em comprometer-se 
com sua causa. A causa de sua libertação. Mas, este compromisso, porque é 
amoroso, é dialógico” (Freire, 2011 [1968], p. 111) Isso é, o diálogo é a base 
da amorosidade em Freire, que em Alves se dirige à luta contra a institu-
cionalidade educacional, vejamos:

Que me entendam a analogia. Pode ser que educadores sejam confundidos 
com professores, da mesma forma como se pode dizer: jequitibá e eucalip-
to, não é tudo árvore, madeira? No final, não dá tudo no mesmo? Não, não 
dá tudo no mesmo, porque cada árvore é a revelação de um habitat, cada 
uma delas tem cidadania num mundo específico. A primeira, no mundo 



Paulo Freire em Nós

68

do mistério, a segunda, no mundo da organização, das instituições, das 
finanças. Há árvores que têm uma personalidade, e os antigos acreditavam 
mesmo que possuíam uma alma. É aquela árvore, diferente de todas, que 
sentiu coisas que ninguém mais sentiu. Há outras que são absolutamente 
idênticas umas às outras, que podem ser substituídas com rapidez e sem 
problemas. Eu diria que os educadores são como as velhas árvores. Pos-
suem uma fase, um nome, uma “estória” a ser contada. Habitam um mundo 
em que o que vale é a relação que os liga aos alunos, sendo que cada aluno 
é uma “entidade” sui generis, portador de um nome, também de uma “es-
tória”, sofrendo tristezas e alimentando esperanças. E a educação é algo pra 
acontecer neste espaço invisível e denso, que se estabelece a dois. Espaço 
artesanal. Mas professores são habitantes de um mundo diferente, onde 
o “educador” pouco importa, pois o que interessa é um “crédito” cultural 
que o aluno adquire numa disciplina identificada por uma sigla, sendo que, 
para fins institucionais, nenhuma diferença faz aquele que a ministra. Por 
isto mesmo, professores são entidades “descartáveis”, da mesma forma 
como há canetas descartáveis, coadores de café descartáveis, copinhos 
plásticos de café descartáveis. (Alves, 2002 [1980], p. 18-19)

Com esta critica à conformação de identidades docentes pela insti-
tucionalidade, Alves, baseado em seu humanismo político-educacional e 
metodológico, desejava partejar outros tipos de educadores, para com isso 
partejar outro tipo de alunos, pois:

[...] Onde se encontra o educador no discurso científico sobre a educa-
ção, especialmente aquele das ciências sociais? Ah! Descobriu-se que a 
educação, como tudo o mais, tem a ver com instituições, classes, grandes 
unidades estruturais, que funcionam como se fossem coisas, regidas por 
leis e totalmente independentes dos sujeitos envolvidos. E daí chegamos 
a esta posição paradoxal em que, para se conhecer o mundo humano, 
é necessário silenciar sobre os homens. Antes de tudo, é necessário um 
“anti-humanismo” metodológico. A realidade não se move por intenções, 
desejos, tristezas e esperanças. A interioridade foi engolida. Sobre este 
ponto concordam as mais variadas correntes científicas. O mundo humano 
é o mundo das estruturas e seu determinismo. E para que as estruturas se 
revelem é necessário que se lhes arranque a crosta de pessoas que as co-
brem, da mesma forma como se recupera uma peça arqueológica há muito 
submersa, pela raspagem do limo e do lodo que sobre ela se depositaram. 
É justo que nos preocupemos com pessoas, mestres e aprendizes. Mas não 
é neste nível que se encontram as explicações, e ciência do real. Reprodu-
ção. Aparelho ideológico de Estado. Aqui está a marca do nosso discurso 
sociológico, reflexo de uma realidade política e institucional: a autonomia 
das instituições.  Uma vez firmemente organizada, uma organização tende 
a assumir uma identidade própria que a torna totalmente independente 
das pessoas que a fundaram e mesmo daquelas que são seus membros. 
Uma vez aceitos tais pressupostos, como falar sobre o educador? Somente 
para dizer, talvez, que algumas pessoas têm a ilusão de poderem ser edu-
cadoras, porque o fato é que o controle, já há muito tempo, passou das 
mãos de pessoas para a lógica das instituições.  No entanto, continuamos 
a falar sobre o educador, a nos perguntar sobre sua formação – como se 
ele fosse uma entidade entre outras. Não é curioso isto – que continuamos 
a falar assim, a despeito de todas as proibições? Proibição prática, proibi-
ção teórica... Curioso que esta fantasia continue a nos assombrar e a nos 



Yago Campelo de Lima - Organizador

69

inspirar como visão, talvez, daquilo que poderíamos ser se não tivéssemos 
sido domesticados. (Alves, 2002 [1980], p. 23-24)

Dessa forma, temos uma atitude didática dialógica que se insurge, 
histórica e pedagogicamente, contra as opressões primeiramente tecnicistas 
e, posteriormente, tecnicistas-neoliberais, que eram e são perpassadas pela 
institucionalidade contra os indivíduos. Institucionalidades que assumem, 
muitas vezes, grau de independência tão grande em relação aos sujeitos, que 
acabam por se enraizar como fonte permanente de controle das subjetivi-
dades, conforme pensado por Rubem Alves. Nesse contexto, a luta contra 
o achatamento das sensibilidades pelas instituições, atrelada à luta política 
docente e discente contra as desigualdades que atentam contra a dignidade 
material e, portanto simbólica, configura uma verdadeira Pedagogia dos 
Oprimidos, para parafrasearmos Paulo Freire (2011 [1968]), e algo muito 
afim com as raízes religiosas do pensamento educacional de Rubem Alves, 
conforme podemos apreender de seu Por uma Teologia da Libertação (2020 
[1968]). Trata-se de uma educação libertadora para se partejar com os opri-
midos e as oprimidas novas identidades potencializadas por uma educação 
feita como prática de liberdade (Freire, 1991 [1967]), uma base daquilo que 
Vasconcellos conceituou como maternagem.

Dessa maneira, essa postura didática de maternar, conforme sugerido 
por Vasconcellos, supera a questão de gêneros, tão atacada pelos movimentos 
neoconservadores e neofascistas, justamente porque se trata de uma peda-
gogia dos oprimidos, sejam eles homens, mulheres, ou quaisquer que sejam 
as identidades daquele que partejam novas identidades. Isso não se dá sem 
uma postura firme e decidida, que Vasconcellos (no prelo) identifica no con-
ceito de Paternagem, pelo qual compreende que é função do educador, como 
mencionado anteriormente, “problematizar, desafiar, provocar e, quando 
necessário, ser firme, mobilizar certa dose de energia assertiva, lutar por suas 
ideias, trazer a norma, a cultura, a Tradição, a interdição, o limite.” É nesse 
contexto que partejar identidades não é permitir que os indivíduos ataquem 
a dignidade de outros seres humanos ou até mesmo a própria dignidade, seja 
por ataques preconceituosos, seja pelo desrespeito com professores, colegas 
ou, até mesmo, dos alunos consigo mesmos, atitudes que tradicionalmente 
são tomadas como indisciplina, mas que no fundo escondem o desejo de se 
conciliar autonomia com responsabilidade, liberdade com limites, o prazer 
de ser criança com o adultecer. Isso se alinha com o que discutiu Karl Popper 
em A sociedade aberta e seus inimigos (1974), de que para construirmos 
uma sociedade tolerante, devemos ser ético-politicamente intolerantes com 
os intolerantes, de modo a não deixar margem para que a condescendência 
com a intolerância faça dela uma realidade social amplamente difundida.

Em sentido próximo, agir com paternagem, segundo Vasconcellos (no 
prelo), significa “ser a referência, a bússola.” Isto é, “a Paternagem ajuda a 



Paulo Freire em Nós

70

estabelecer no sujeito a dialética entre continuidade e ruptura, abrindo para 
a diferenciação, para “sair do ninho”, alçar voos, para a autonomia.” Trata-
se, dessa forma, daquilo que Paulo Freire problematizou em Pedagogia da 
Autonomia (1996) como a necessidade da seriedade e do profissionalismo 
docente articulado a atuação firme para conciliar liberdade e responsabili-
dade com os discentes, ajudando a criar as condições de possibilidade para 
sua autonomia, notadamente pela dialetização entre limites e liberdades. 
(Freire, 1996, p. 91-108)

Nessa perspectiva, em um contexto de grande controle sobre as 
práticas didáticas dos professores, equilibrar o ensino da autonomia da 
responsabilidade não foi uma tarefa fácil de se desenvolver enquanto do-
cente. A questão da disciplina em sala de aula se tornava um desafio, e foi 
devido a uma situação difícil que me interpelava em uma turma do Ensino 
Fundamental, no início da minha trajetória como professor na rede estadual 
de educação, que desenvolvi uma metodologia improvável, que nem mesmo 
eu havia imaginado desenvolver.

Subindo as escadas para entrar em uma sala que desafiava minha 
capacidade docente, um dia, já cansado de não conseguir dar aulas naquela 
turma, pensei comigo mesmo: hoje não! Hoje meu dia não vai ser ruim! Vou 
fazer alguma coisa. Eu não vou perder essa turma! Foi assim que ao chegar 
e me deparar com a turma, eu não sabia muito bem o que fazer, e a minha 
solução impensada, ainda meio atabalhoada, foi cumprimentar a turma da 
maneira mais caricata e irreverente que eu conseguia.

Fui falando de modo ascendente, num inglês e espanhol intencio-
nalmente carregados do meu sotaque, como que num riso de si mesmo: 
“people, pay attention! Everybody, look at me!! [ing.] Todos, todos, todos! 
Vamos, Vamos, Vamos! [esp.]”; falas seguidas de um berro em alto e bom 
som [port.]: “Bom dia, pessoal!!!”. A turma respondeu em uníssono, e muito 
animada: “Bom dia!!!!”. Daquele dia em diante, minha vida nas salas de aula 
nunca mais foi a mesma.

Esse ritual jocoso, espontâneo e autêntico, no início das aulas, foi e é 
responsável por criar uma atmosfera de alegria, diálogos sinceros e enga-
jamento pelo aprender. Eu não sabia, mas estava praticando o que Rubem 
Alves [1994 [1984] chamou de a “a alegria de ensinar”, e com isso estava 
formando o que bell hooks (2013) denominou de “comunidades de apren-
dizagem”, tudo mediado pela alegria. Tudo perpassado pela felicidade em 
ser quem eu sou, um professor que se libertou pela educação dos jugos 
colocados pelos preconceitos e pelas opressões político-sociais de ontem e 
de hoje. Assim, conforme Rubem Alves:

Muito tem se falado sobre o sofrimento dos professores. Eu, que ando 
sempre na direção oposta, e acredito que a verdade se encontra no avesso 
das coisas, quero falar sobre o contrário: a alegria de ser professor, pois o 



Yago Campelo de Lima - Organizador

71

sofrimento de ser um professor é semelhante ao sofrimento das dores de 
parto: a mãe o aceita e logo dele se esquece, pela alegria de dar à luz um 
filho. Reli, faz poucos dias, o livro de Hermann Hesse, O Jogo das Contas 
de Vidro. Bem ao final, à guisa de conclusão e resumo da estória, está este 
poeminha de Rückert: Nossos dias são preciosos, mas com alegria os 
vemos passando se no seu lugar encontramos uma coisa mais preciosa 
crescendo: uma planta rara e exótica, deleite de um coração jardineiro, 
uma criança que estamos ensinando, um livrinho que estamos escrevendo. 
Este poema fala de uma estranha alegria, a alegria que se tem diante da 
coisa triste que é ver os preciosos dias passando... A alegria está no jardim 
que se planta, na criança que se ensina, no livrinho que se escreve. Senti 
que eu mesmo poderia ter escrito essas palavras, pois sou jardineiro, sou 
professor e escrevo livrinhos. Imagino que o poeta jamais pensaria em se 
aposentar. Pois quem deseja se aposentar daquilo que lhe traz alegria? Da 
alegria não se aposenta... Algumas páginas antes o herói da estória havia 
declarado que, ao final de sua longa caminhada pelas coisas mais altas 
do espírito, dentre as quais se destacava a familiaridade com a sublime 
beleza da música e da literatura, descobria que ensinar era algo que lhe 
dava prazer igual, e que o prazer era tanto maior quanto mais jovens e mais 
livres das deformações da deseducação fossem os estudantes. Ao ler o texto 
de Hesse tive a impressão de que ele estava simplesmente repetindo um 
tema que se encontra em Nietzsche. O que é bem provável. Fui procurar 
e encontrei o lugar onde o filósofo (escrevo esta palavra com um pedido 
de perdão aos filósofos acadêmicos, que nunca o considerariam como tal, 
porque ele é poeta demais, “tolo” demais...) diz que “a felicidade mais alta 
é a felicidade da razão, que encontra sua expressão suprema na obra do 
artista. Pois que coisa mais deliciosa haverá que tornar sensível a beleza? 
Mas “esta felicidade suprema,” ele acrescenta, “é ultrapassada na felicidade 
de gerar um filho ou de educar uma pessoa.” Passei então ao prólogo de 
Zaratustra. Quando Zaratustra tinha 30 anos de idade deixou a sua casa 
e o lago de sua casa e subiu para as montanhas. Ali ele gozou do seu es-
pírito e da sua solidão, e por dez anos não se cansou. Mas, por fim, uma 
mudança veio ao seu coração e, numa manhã, levantou-se de madrugada, 
colocou-se diante do sol, e assim lhe falou: Tu, grande estrela, que seria 
de tua felicidade se não houvesse aqueles para quem brilhas? Por dez 
anos tu vieste à minha caverna: tu te terias cansado de tua luz e de tua 
jornada, se eu, minha águia e minha serpente não estivéssemos à tua 
espera. Mas a cada manhã te esperávamos e tomávamos de ti o teu trans-
bordamento, e te bendizíamos por isso. Eis que estou cansado na minha 
sabedoria, como uma abelha que ajuntou muito mel; tenho necessidade 
de mãos estendidas que a recebam. Mas, para isso, eu tenho de descer 
às profundezas, como tu o fazes na noite e mergulhas no mar... Como tu, 
eu também devo descer... Abençoa, pois, a taça que deseja esvaziar-se de 
novo...Assim se inicia a saga de Zaratustra, com uma meditação sobre a 
felicidade. A felicidade começa na solidão: uma taça que se deixa encher 
com a alegria que transborda do sol. Mas vem o tempo quando a taça se 
enche. Ela não mais pode conter aquilo que recebe. Deseja transbordar. 
Acontece assim com a abelha que não mais consegue segurar em si o mel 
que ajuntou; acontece com o seio, turgido de leite, que precisa da boca da 
criança que o esvazie. A felicidade solitária é dolorosa. Zaratustra percebe 
então que sua alma passa por uma metamorfose. Chegou a hora de uma 
alegria maior: a de compartilhar com os homens a felicidade que nele 
mora. Seus olhos procuram mãos estendidas que possam receber a sua 
riqueza. Zaratustra, o sábio, se transforma em mestre. Pois ser mestre e 



Paulo Freire em Nós

72

isso: ensinar a felicidade. “Ah!”, retrucarão os professores, “a felicidade não 
é a disciplina que ensino. Ensino ciências, ensino literatura, ensino história, 
ensino matemática...” Mas será que vocês não percebem que essas coisas 
que se chamam “disciplinas’’, e que vocês devem ensinar, nada mais são 
que taças multiformes coloridas, que devem estar cheias de alegria? Pois o 
que vocês ensinam não é um deleite para a alma? Se não fosse, vocês não 
deveriam ensinar. E se é, então é preciso que aqueles que recebem, os seus 
alunos, sintam prazer igual ao que vocês sentem. Se isso não acontecer, 
vocês terão fracassado na sua missão, como a cozinheira que queria ofe-
recer prazer, mas a comida saiu salgada e queimada... O mestre nasce da 
exuberância da felicidade. E, por isso mesmo, quando perguntados sobre 
a sua profissão, os professores deveriam ter coragem para dar a absurda 
resposta: “Sou um pastor da alegria...” Mas, é claro, somente os seus alunos 
poderão atestar da verdade da sua declaração. (Alves, 1994 [1984], p. 8-12)

A beleza e o mistério de ensinar uma criança, um adolescente. Isso é 
o improvável que se coloca, diariamente, diante de milhares de professores. 
Mas enxergar essa beleza, conforme Alves, só é possível com olhos de ver. 
Passa por fechar os “livros de filosofia da educação (eruditos e complicados)” 
e se dispor “àquele exercício aconselhado por Barthes, já na idade de avô: o 
exercício do esquecimento.” Isto é, “esquecer o aprendido que nos fez adultos 
para se ver o mundo com novos olhos”, os olhos de criança. É deixar essa 
infância transbordar na adultez, entendendo que ensinar um ser humano é 
uma tarefa de afeto e, também, da amorosidade de que falava Paulo Freire. 
É ter “juntado muito mel” com as dores passadas, produtoras de sapiência, 
e “compartilhar esse mel” como um “pastor da alegria”, que entende que 
não ensina apenas disciplinas acadêmicas, conforme o tecnicismo dos pri-
meiros tempos e o neoliberal, mas sim a alegria de querer ser feliz enquanto 
se aprende, posto que enquanto se aprende se está a viver, não apenas se 
preparando para a vida. Trata-se de compartilhar a própria felicidade que 
transborda. Ao menos é desta forma que compreendo os processos de en-
sino e aprendizagem em que me envolvi, expressos nos seguintes bilhetes 
e cartinhas que recebi:

Bilhete do Acervo Pessoal. Ano de 2025.



Yago Campelo de Lima - Organizador

73

Carta do Acervo Pessoal, ano de 2024.

Carta do Acervo Pessoal, ano de 2024.



Paulo Freire em Nós

74

Nesse sentido afetivo e sensível, pautado por um ensino alegre e peda-
gogias libertadoras, busquei construir, junto com os alunos, aquilo que Paulo 
Freire discute em Pedagogia da Autonomia (1996), quando asseverou, quanto 
aos eixos de uma didática que seja verdadeiramente comprometida com a liber-
dade dos educandos, que, “ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as 
possibilidades para a sua produção ou a sua construção” (Freire, 1996, p. 25).

É a forma que encontrei para transbordar a esquizofrenia, que no meu 
caso é um transtorno esquizoafetivo, certa debilidade emocional gerada pelo 
trauma da doença e pelos meus traumas pessoais. Minha capacidade cogniti-
va não ficou comprometida pela doença, mas minhas habilidades emocionais 
foram, de certa maneira, prejudicadas. Mas isso não me deteve. Os quase 
15 anos de acompanhamento psicoterápico e psiquiátrico proporcionaram 
que a educação me fizesse sublimar as dificuldades geradas pela doença. Foi 
isso, no fundo, em que se traduziu minha prática pedagógica em sala de aula, 
uma sublimação daquilo que supostamente me limita. Um transbordamento.

Transbordei em relação às minhas próprias limitações, e em um sentido 
freiro-alvesiano; transbordamos nós, com nossas práticas didáticas em relação 
àquilo que o neoliberalismo nos impõe como engendramento dos sujeitos, suas 
sensibilidades e afetos. O que os neoliberais querem é nos ver tristes. Da tristeza 
vivem os opressores. Nesse contexto, fazer das salas de aula comunidades de 
aprendizagem (hooks, 2013), só é possível se temos o compromisso de acolher a 
diversidade em suas múltiplas identidades. Não podemos definir quem o outro 
têm de ser, nem podemos reforçar as assimetrias que oprimem aqueles que são 
o que são. E nesse sentido, pensar-me como racialmente situado, ativo na luta 
por uma educação antirracista, foi o caminho que segui desde as discussões 
da disciplina de História da África com a professora Vanicléia Santos e seu 
orientando, o caro amigo Felipe Malacco, na UFMG; até às lidas minhas e dos 
meus alunos nesse mundo neoliberal que vêm se estreitando desde o início dos 
anos 1980 no Brasil; mas que nas primeiras décadas do século XXI cada vez se 
radicaliza mais em suas práticas de controle e desumanização.

Foi contra esse sentido dominador e desumano que, ladeado por mui-
tos colegas da lida pedagógica, desenvolvemos ao longo dos anos diversos 
projetos que visam ao partejamento de identidades e à libertação coletivas 
(Alves, 2020 [1967]; Freire, 2011 [1968]). Algo como desenvolvido no projeto 
“Africanidades”, feito por mim junto a professores e professoras de artes, 
geografia e pedagogia85. Aprovado como um projeto acerca da diversidade 
cultural e artística do continente africano, desenvolvemos em seu interior 

85	 Optei por não citar o nome desses professores para não indicar nenhum comprome-
timento ideológico com os meus posicionamentos nesse texto. Responsabilizo-me 
inteiramente pelas ideias que aqui veiculo, sem com isso querer dizer que os professores 
e pessoas citadas nominalmente também as tenham.



Yago Campelo de Lima - Organizador

75

discussões acerca da política, da economia e das estruturas sociais dos povos 
de África, buscando não reduzir os africanos e seus descendentes a dimen-
sões culturalmente essencialistas e folclorizadas. Discutimos, sim, arte e 
cultura, mas não reduzimos as discussões a isso. Este trabalho foi desenvol-
vido para um Dia da Consciência Negra, o 20 de novembro de 2018. Estive 
a frente do projeto, com auxílio dos meus colegas docentes e da pedagoga 
que era responsável por orientar as inciativas dos professores, mobilizando 
as turmas de todo o primeiro ano do ensino médio de 2018 para apresenta-
rem informações acerca dos temas que indicamos terem sido trabalhados, 
bem como com a confecção de máscaras parecidas com as produzidas por 
diversas civilizações do continente africano. Seguem imagens do projeto:

Cartaz e máscaras produzidas para o projeto “Africanidades”, de 2018.



Paulo Freire em Nós

76

Práticas como essa refletem um engajamento político educacional que foi 
construído pelas demandas que vinham dos próprios alunos. A sala de aula de-
mandou de mim uma postura resistente, transformadora. As subjetividades que 
ali estavam não permitiam que eu ensinasse a partir de uma linguagem repres-
sora, conforme problematizado por Rubem Alves quanto à linguagem da religião 
(1968) e, posteriormente, quanto à da educação (1980, 1982a;1982b;1984). 
Isso significava, também, colocar-me contra todas as formas de Pedagogias 
Bancárias presentes na educação de nossos dias, e posicionar-me em um com-
promisso ético com os oprimidos, nesse caso, estudantes e, também, professores, 
por uma pedagogia verdadeiramente libertadora, no exercício de uma educação 
que fosse, de fato, prática de liberdade (2011 [1968]; 1991 [1967).

Assim, a necessidade da prática de resistência político-educacional 
em sala de aula me levou a descobrir um novo amor pela educação. Isso 
me fez mudar o curso. Optar, quando no fim do bacharelado em História, 
por não tentar fazer uma pesquisa como continuidade da monografia, sobre 
Teoria da História e História da Historiografia, mas enveredar de cabeça 
na pesquisa em educação. Foi desse modo que prestei seleção e fui aprovado 
no Mestrado em História da Educação do Programa de Pós-graduação 
em Educação: Conhecimento e Inclusão Social da UFMG. Coerente com o 
nome da linha, um rapaz negro, periférico e PcD foi incluído nos processos 
de produção do conhecimento sobre Educação no nosso país. Foi assim 
que, a partir da orientação cuidadosa e de alto padrão da querida profes-
sora Cynthia Greive Veiga, docente do PPGE da UFMG, eu pude pesquisar 
acerca dos processos de educação moral liberais e religiosos no Brasil do 
transcurso entre a Primeira República e a Era Vargas, sedimentando cada 
vez mais uma visão crítica da educação (Nogueira, 2023).

Após me formar no mestrado, senti a necessidade de ampliar meus 
conhecimentos nas Ciências da Educação, bem como tornar-me apto para 
realizar as funções de um Pedagogo. Foi dessa maneira que cursei a licen-
ciatura em Pedagogia na Universidade Estácio de Sá entre 2022 e 2023. 
Por volta desse período, comecei a expandir os interesses educacionais 
participando do Grupo de Estudos e Pesquisa Humanidades, Educação 
e História da Educação (GEPUH), da Fundação Mineira de Educação e 
Cultura (FUMEC), na época liderado pela professora Maysa Gomes e pelo 
professor Aroldo Lacerda, estimados companheiros. Mais precisamente 
desde o ano de 2021, eu também me aproximei das discussões freireanas de 
modo mais sistematizado na Universidade do Estado de Minas Gerais, estu-
dos que eram encabeçados pelo professor Daniel Ribeiro de Almeida Chacon 
e a professora Aline Choucair Vaz, intelectuais que muito me inspiram.

O percurso desses estudos e formações me levou, sob incentivo sensível 
do caro professor do curso de História da UFMG, Douglas Attila Marcelino; 
professor que havia sido meu orientador da monografia no Bacharelado 



Yago Campelo de Lima - Organizador

77

em História; a tentar a seleção para o Doutorado no Programa de Pós-
graduação em História da UFMG. Aprovado na seleção, venho desenvol-
vendo pesquisas sobre as relações histórico-educacionais entre Paulo Freire 
e Rubem Alves, sob a orientação perspicaz e generosa da estimada professora 
Juliana Miranda Filgueiras, docente do PPGH.

Tenho, também, participado dos grupos de estudos História dos Processos 
Educadores, coordenado pela professora Cynthia Greive Veiga; e Estudos em 
Teoria da História, Artes e Literatura (ETHAL), sob coordenação do professor 
Douglas Attila Marcelino, locais em que transbordam minhas inquietações 
históricas e educacionais. Isso me possibilitou atuar, ainda, como Pesquisador 
Associado ao Núcleo de Estudos e Pesquisas em História Política e Econômica, 
da Universidade do Estado de Minas Gerais, Nepólis, da UEMG, sob liderança 
dos professores Daniel Chacon e Aline Choucair Vaz; e ao Núcleo de Estudos, 
Pesquisa e Extensão em Gênero, Sexualidade e Educação, Tessitura de Nós, 
da mesma universidade, em que trabalho com as queridas professoras Daniela 
Oliveira Passos e Renata Garcia Campos Duarte.

Assim, sintetizando o período da História à Pedagogia, e o descobrir-me 
um Pedagogo, para além de Historiador, apresento a fotografia abaixo, em que 
faço aquilo que mais gosto, lecionar, junto a uma turma do Ensino Fundamental 
I na qual estagiava para me formar no curso de Pedagogia, orientado por outra 
professora que marcou minha vida, a Orlania Alves de Araújo Lopes:



Paulo Freire em Nós

78

A bata africana fala de mim, um sujeito que se enxergou na educação, 
e que na educação se enxergou racialmente, e que racialmente e educacio-
nalmente se enxergou politicamente, tudo perpassado por um sentido de 
transcendência que se realiza em uma educação como prática de liberdade, 
conforme problematizado por Freire e conforme vivenciado por mim na 
Igreja, na Escola, e em qualquer lugar que eu esteja. (Freire, 1991 [1967])

Cursar o doutorado pesquisando Freire e Alves, nesse sentido, têm sido 
uma possibilidade de aprofundar esse processo de libertação pessoal e coletiva, 
em que para além da educação antirracista, também tenho me dedicado com 
maior fôlego a lutar contra a psicofobia e pela dignidade das pessoas com 
alguma deficiência, especialmente as que sofrem com a saúde mental. Ser 
intelectual e esquizofrênico é algo não só possível, como é, em lugar disso, 
algo já cristalizado na história da humanidade. Para além do clássico caso 
do matemático John Nash, imortalizado no filme dirigido por Ron Howard 
(2001), Uma mente brilhante; temos os exemplos do músico co-fundador da 
banda de Rock, Pink Floyd, o guitarrista Syd Barret, o célebre pintor holandês 
Vicent Van Gogh, o escritor estadunidense Jack Kerouac, o poeta e dramaturgo 
francês Antonin Artaud e o pintor russo Vasily Kandinsky.

Vale dizer, que em um estudo veiculado no Journal of Clinical 
Investigation, relativo a pesquisa realizada no Instituto Nacional para 
Saúde Mental dos Estados Unidos, no Estado de Maryland, indica-se que 
“uma variação comum de um gene, o DARPP-32 [...] faz  com que a região 
do cérebro responsável pelo raciocínio mais sofisticado seja mais eficiente, 
melhorando o processo de transmissão de informações”, com o detalhe de 
que, esse “gene também [têm sido] ligado à funções cerebrais registradas 
em pacientes com esquizofrenia”. O estudo ainda indica que “o gene amplia 
a capacidade de processamento de informação e, quando o cérebro funciona 
normalmente, o indivíduo ganha flexibilidade para pensar e um melhor 
desempenho da memória.” Contudo, “outros genes e as condições de vida 
do indivíduo podem fazer com que o cérebro encontre dificuldades para 
gerenciar esse ganho, ocasionando um efeito colateral.” Os autores descre-
vem essa relação como um “equivalente neurológico de uma mega-rodovia 
terminando num beco sem saída”, conforme indica o pesquisador Daniel 
Weinberger. (BBC Brasil, 2007)

Não posso afirmar com certeza que o meu caso seja o mesmo descrito 
pelos cientistas de Maryland, mas sei que a prática da minha intelectualida-
de pelo estudo e pelo ensino tornaram possível que eu me desvencilhasse do 
estigma de louco, o que apenas é reforçado por uma sociedade opressora e 
repressora, conforme problematizado por Paulo Freire e por Rubem Alves, 
e conforme sentido pelos indivíduos divergentes em um contexto educa-
cional de influência neoliberal. Estar conformado às práticas de controle e 
vigilância que são levadas a cabo a partir das Teorias do Capital Humano 



Yago Campelo de Lima - Organizador

79

e do tecnicismo liberal não é fácil. Mas temos vencido. E vencido não só as 
barreiras profissionais, mas enlaçadas a elas, as pessoais.

Desde o início da minha caminhada nesse processo de autoconhe-
cimento e libertação, eu e meu pai voltamos a sermos o melhor amigo um 
do outro (ele voltou a ser meu maior herói); pude perdoar as pessoas da 
família e de fora dela que me fizeram mal, ainda que isso não signifique ter 
uma convivência próxima, e pude buscar o perdão daqueles que machuquei 
também. Aprendi a ser adulto quando necessário, e a ver a vida com olhos 
de menino a todo momento, crendo que sonhar um outro mundo é possível. 
Por isso me tornei freireano, e diria também, alvesiano.

Eu diria, outrossim, que aqui incorporei o convite feito pelo organi-
zador do livro, o Yago Campelo, em que dizia ser aquele “um convite a você 
que ousa, porque é ousadia mesmo, dizer-se freiriano/a.” Ousadia que é 
definida por quem “de alguma forma caminhou e continua a caminhar nas 
veredas do pensar de Freire, a esperançar, acreditando que o mundo não 
é, ele está sendo, logo possível e passível de transformação e vislumbrando 
uma educação como prática e experimento da liberdade.”

As palavras dessa Escrevivência são palavras de quem escreve com 
sangue, conforme indicado por Rubem Alves. De quem se alimenta dos textos 
e dá os seus textos para serem devorados pelos leitores, conforme indicara 
o autor em Por uma educação romântica (2012, p. 115-119). Essas palavras 
são de quem busca a libertação dos oprimidos baseado na amorosidade, 
conforme Freire desenvolve na sua Pedagogia do Oprimido (2011 [1968], 
p.111), de quem acredita na Educação como prática amorosa de liberdade 
(Freire, 1991 [1967]). Pois o que vimos nesse texto, escrito sobre vivências 
pessoais, mas perpassadas por coletividades, é a trajetória de um oprimido 
amoroso, que não se perdeu em seus pensamentos, mas que direcionou sua 
práxis docente conforme sua capacidade de sonhar. Isto é, que viveu e vive, 
com Paulo Freire e com Rubem Alves, em nós, entre nós e através de nós!

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALVES, Rubem. Conversas com quem gosta de ensinar: (+ qualidade total 
em educação) / Rubem Alves. Campinas, SP: Papirus, 2002

ALVES, Rubem. O Desejo de Ensinar e a Arte de Aprender. Campinas: 
Fundação EDUCAR Paschoal, 2004.

ALVES, Rubem. Por uma educação romântica. 9. ed. Campinas, SP: 
Papirus, 2012. 207 p.



Paulo Freire em Nós

80

AUSUBEL, D. P. Aquisição e retenção de conhecimentos. Lisboa: Plátano 
Edições Técnicas, 2003.

BBC Brasil. Estudo liga gene da inteligência à esquizofrenia. 09 de 
fevereiro de 2007. Disponível Em: https://www.bbc.com/portuguese/
reporterbbc/story/2007/02/070209_genioloucurag Acesso: 01/08/2025

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. Belo Horizonte: Mazza, 2006.

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. 2. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2006. (Tópicos)

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1991 [1967]

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática 
educativa / Paulo Freire. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a 
Pedagogia do Oprimido / Paulo Freire – notas: Ana Maria Araújo Freire. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 50 ed. rev. e atual. -Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2011.

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: A educação como prática da 
liberdade. Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. 2. ed. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2013.

NOGUEIRA, J. V. J. O. Educação moral: análise das matrizes católicas e 
liberais para uma formação moral republicana nos centros de poder do 
Brasil dos anos 1920 a 1930. Porto Alegre: Editora Fi, 2023.

OLIVEIRA, Luiz Henrique Silva de. “Escrevivência” em Becos da 
memória, de Conceição Evaristo. Revista Estudos Feministas [online]. 
2009, v. 17, n. 2, pp. 621-623. Disponível em: https://doi.org/10.1590/
S0104-026X2009000200019

PASCAL, Blaise. Pensamentos. Valinhos, SP: Montecristo Editora, 2021.

POPPER, Karl R. A Sociedade Aberta e Seus Inimigos. Tradução de Milton 
Amado. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: EDUSP, 1974. 2v



Yago Campelo de Lima - Organizador

81

REMENCHE, Maria de Lourdes Rossi; SIPPEL, Juliano. A escrevivência 
de Conceição Evaristo como reconstrução do tecido da memória brasileira. 
Cadernos de Linguagem e Sociedade, [S. l.], v. 20, n. 2, p. 36–51, 2019. 
DOI: 10.26512/les.v20i2.23381. Disponível em: https://periodicos.unb.
br/index.php/les/article/view/23381

SAFATLE, Vladimir; SILVA JÚNIOR, Nelson da; DUNKER, Christian 
(org.). Neoliberalismo como gestão do sofrimento psíquico. São Paulo: 
Autêntica, 2020

VASCONCELLOS, Celso Antônio. O amor como princípio e fundamento da 
educação. São Paulo: no prelo.





PAUSA POÉTICA





85

NÃO É POSSÍVEL EXISTIR EDUCAÇÃO SEM AMOR

Jénerson Alves86

Educação se apresenta

Como fonte cristalina

De uma essência genuína

Que acarinha e acalenta.

Está na escuta atenta,

No olhar do educador;

O mestre é mediador

Pr’ o aprendizado fluir.

Não é possível existir

Educação sem amor.

É pela amorosidade

Que o saber fica vibrante:

Professor e estudante

Numa mesma afinidade.

86	 Nasceu em Palmares-PE em 1987, mas vive em Caruaru-PE desde 1988. Formado em 
Jornalismo e em Letras, é especialista no Ensino de Língua Portuguesa e Suas Literaturas. 
Poeta popular, é um dos fundadores da Academia Caruaruense de Literatura de Cordel 
e se apresenta em escolas e universidades, levando a poesia regional e a poética 
improvisada para diversas plateias. É autor de dezenas de cordéis e livretos. Acredita 
que a palavra tem o poder de transformar corações.



Paulo Freire em Nós

86

Confirmando a liberdade,

O respeito e o valor,

Sepultando o amargor

Pr’ o sorriso reluzir.

Não é possível existir

Educação sem amor.

O amor é a gramática

Dos diálogos respeitosos,

Com afetos generosos,

Unindo conceito e prática.

É plena expressão sintática

De indelével vigor,

Verso de magno esplendor

Bonito de traduzir!

Não é possível existir

Educação sem amor.

Amor é aritmética,

Na pulsação do seu ritmo,

Ganha fôlego o algoritmo

Com pura glória sintética.

Quando ele se une à ética,

É belo o numerador!

Pra, no multiplicador,

O saber se dividir,

Não é possível existir

Educação sem amor.

O amor é a ciência

Em perfeita simbiose,

Na mutação da mitose



Yago Campelo de Lima - Organizador

87

De celular abrangência.

Expandindo a consciência

Entre frieza e calor,

Fazendo cessar a dor

Como efeito de elixir!

Não é possível existir

Educação sem amor.

Tal saber é coisa séria!

Não deixa a pessoa tísica…

Até na Educação Física

Vai muito além da matéria.

O ente é figura etérea

Que possui antecessor,

O mover é propulsor

Na conquista do agir,

Não é possível existir

Educação sem amor.

Não é qualquer utopia

Que alguém idealizava;

Paulo Freire já mostrava,

Rubem Alves já dizia.

Educar é alforria,

É ato libertador,

O sujeito é o ator

Pra do seu cárcere sair,

Não é possível existir

Educação sem amor.

Com tons graves e agudos,

O mestre explica e conversa,



Paulo Freire em Nós

88

O discente também versa

Com seus modos e veludos.

Pode, através dos estudos,

Tornar-se um sábio mentor,

Voar alto como açor,

Ser perfeito igual faquir,

Não é possível existir

Educação sem amor.

Se o mundo se irmanar,

Vendo tintim por tintim,

É possível pôr um fim

À violência escolar.

Quem conjuga o verbo “amar”

Deleta o nome “rancor”,

Ao planeta multicor

Não para de colorir,

Não é possível existir

Educação sem amor.

Se o professor é amigo,

Exclui aresta e resíduo,

O aluno é indivíduo

Com caráter no postigo.

Respeita a quem é antigo,

Aplaude o inovador,

O saber ganha sabor

No toque do interagir,

Não é possível existir

Educação sem amor.



DA MINHA VARANDA VEJO O 

MUNDO: PATRIMÔNIO LOCAL  

E EDUCAÇÃO LIBERTADORA





91

Sílvia Rachi87

A ATUALIDADE DE PAULO FREIRE
Paulo Freire nos ensina que a educação, concebida como território de 

diálogo, promove o despertar crítico para nosso lugar na sociedade, bem como 
nos inspira a resistir e combater as manifestações de opressão. Desse modo, as 
trajetórias individuais ganham relevo e se entrelaçam às experiências coletivas. 
Transformam-se em pontos de referência capazes de nos situar socialmente 
e construir identidades. Nesse sentido, memórias são luzes que descortinam 
caminhos para a atuação social no cotidiano. A compreensão de quem so-
mos e de nossa trajetória individual e coletiva torna possível a reflexão sobre 
o contexto no qual vivemos e o desenvolvimento de ações políticas em um 
mundo marcado por luta de classes, competitividade, desigualdade e exclusão.

Com base nessas premissas, ou seja, da percepção do sujeito no espa-
ço e da importância de suas narrativas na construção da identidade social, 
propomos tecer reflexões que põem em relação as contribuições de Paulo 
Freire e uma experiência de pesquisa relacionada ao patrimônio histórico 
desenvolvida no curso de História da Pontifícia Universidade Católica de 
Minas Gerais. Trata-se de aproximação inicial e despretensiosa, pautada na 
seleção da obra referencial (e sempre atual) do autor: Pedagogia do oprimi-
do. A discussão tem como ponto fulcral a dimensão educativa do patrimônio 
cultural para a coletividade, tomado como instrumento de compreensão da 
história de vida dos sujeitos e de sua inserção na sociedade.

A problematização apresenta-se na forma de ensaio e busca mais 
indagar do que responder, com vistas a fortalecer debates interdiscipli-
nares sensíveis à potencialidade do patrimônio enquanto lugar de afeto e 

87	 Historiadora e psicanalista. Doutora em Educação. Professora na PUC Minas. E-mail: 
silrachi.pucminas@gmail.com.



Paulo Freire em Nós

92

de reafirmação identitária do indivíduo, ou seja, compreendido para além 
dos processos de tombamento engendrados pelo poder público. Atenta-se, 
ainda, para a força das narrativas pessoais enquanto mecanismo de inclusão 
e resistência sociais. Não se trata, portanto, de resenha sobre a conheci-
da obra de Freire – a qual compõe conjunto de reflexões que se configura 
como verdadeiro marco epistemológico da contemporaneidade no campo 
da educação –, tampouco de discussão historiográfica acerca da concepção 
de patrimônio, mas sim de interpretação pessoal, delineada por impressões 
surgidas na experiência da autora como pesquisadora/professora de História 
e psicanalista. Certamente, devido ao escopo e aos objetivos deste ensaio, 
aspectos teóricos e analíticos mais acurados não serão contemplados.

O celebrado livro Pedagogia do oprimido, de Paulo Freire, foi publi-
cado pela primeira vez no ano de 196888, em língua espanhola, no Chile. 
Esse momento é marcado pelo endurecimento da ditadura civil-militar que 
assolava o Brasil, por meio da edição do AI-5 (Ato Institucional nº 5), que 
desaguou em maior repressão política e suspensão das garantias constitu-
cionais. Trata-se de contexto de aumento das tensões sociais, da censura 
e de protestos em relação ao regime ditatorial, com importantes impactos 
no ambiente acadêmico89.

 Na referida obra, como amplamente sabido, Freire – na esteira das 
ações e reflexões elaboradas durante sua vida profissional – preconiza o 
desenvolvimento de práticas educativas críticas e libertadoras. Destaca, 
para tanto, a importância da tomada de consciência do sujeito nos processos 
de ensino-aprendizagem, do lugar central da dialogicidade do ato educati-
vo para a construção da liberdade individual e coletiva. Podemos afirmar 
que as proposituras freirianas inauguram um paradigma epistemológico 
na educação no século XX e ressaltam, assim, a função e a importância 
política da educação, da realidade e das experiências de cada indivíduo em 
sua coletividade, na luta contra a opressão social. As ideias de liberdade, 
conscientização, reflexão crítica, resistência e ação assumem relevo em seu 
trabalho, em oposição às práticas pedagógicas meramente transmissivas, 
características do que fora designado como “educação bancária”. Nas pa-
lavras do autor,

[o] importante, do ponto de vista de uma educação libertadora, e não 
“bancária”, é que, em qualquer dos casos, os homens se sintam sujei-
tos de seu pensar, discutindo o seu pensar, sua própria visão do mun-
do, manifestada implícita ou explicitamente, nas suas sugestões e nas de 
seus companheiros90.

88	  A obra foi editada no Brasil apenas em 1974. Ver, entre outros, Freire, A. M. A. (2014).

89	  Sobre a temática ver, entre outros, Motta (2014).

90	  Freire, P. (1996, p. 76).



Yago Campelo de Lima - Organizador

93

É de acordo com essa perspectiva que entendemos a dimensão educati-
va e transformadora do patrimônio cultural eleito pelas comunidades locais. 
Como expressão da identidade do sujeito, daquilo que lhe é significativo na 
composição de sua história, ou seja, na constituição da sua percepção da 
sociedade e, no caso desta pesquisa, das representações sobre os lugares que 
compõem a realidade local e proporcionam inteligibilidade à experiência 
individual e coletiva. Interessa-nos retirar dos relatos pistas sobre como 
os sujeitos, por meio das escolhas de locais/monumentos, dão a conhecer 
sentimentos e esperanças e, com isso, tentar compreender as formas pelas 
quais as narrativas revelam impressões e memórias sobre suas histórias. 
Acreditamos, assim, que os lugares escolhidos, “lugares de memória”91, são 
“carregados” de afetos e saberes que simbolizam, educam e libertam ao 
permitirem o reconhecimento de si e do outro.

 Os locais selecionados pelos sujeitos remetem, portanto, aos aconteci-
mentos da vida cotidiana que subjazem aos valores, hábitos e crenças, enfim, 
aos modos de viver. A narrativa, sob tal óptica, é flagrantemente construção, 
produto e produtor das práticas sociais e permite que compreendamos a 
forma como os indivíduos se veem na sociedade e o peso da experiência 
social nas imagens construídas sobre si mesmos e sobre a coletividade. Esses 
locais descortinam, assim, memórias, formas de pensar, de registrar e dar 
a ler suas próprias histórias.

 Ressalte-se, a esse respeito, que memórias não são espelhos da rea-
lidade, mas reconstruções elaboradas com base nela. As recordações são 
sempre fragmentadas, compondo-se de estilhaços do vivido, das seleções e 
escolhas feitas por quem narra, pelos sujeitos autores das lembranças. Esses 
“sujeitos-autores” lançam o olhar para o passado, mas alicerçados em novas 
bases, em experiências presentes, particulares. Daí decorre o entendimento 
de que as lembranças apresentam caráter subjetivo, mesmo quando com-
partilhadas coletivamente e reconstruídas à base, inclusive, de elementos 
pertencentes à memória coletiva. Os discursos sociais estão a todo o tempo 
presentes e, como nos explica Bakhtin, mesclam-se à experiência do sujeito, 
que, ao enunciar, encontra-se numa relação dialética. Por isso, as visões 
e narrativas são diferenciadas, isto é, as expressões da memória ou suas 
“composições” apresentam aspectos individualizantes e individualizados, 
ainda que formatados por certos substratos comuns.

91	  A expressão “lugares de memória” neste texto é utilizada no mesmo sentido que é 
usada pelo historiador francês Pierre Nora (Nora, 1993) e se refere a locais físicos, mo-
numentos, símbolos e/ou processos (rituais) que condensam ou exprimem histórias 
individuais e coletivas.



Paulo Freire em Nós

94

É EDUCAÇÃO LIBERTADORA, E NÃO EDUCAÇÃO PATRIMONIAL
A pesquisa desenvolvida no curso de História na Pontifícia Universidade 

Católica de Minas Gerais, no campus Coração Eucarístico, em Belo Horizonte, 
apresentou como principal objetivo conhecer e elencar “lugares de memória” 
escolhidos pelas comunidades locais de cada regional da cidade. Partimos da 
compreensão de que a noção de patrimônio se entrelaça à de memória, isto 
é, de que o patrimônio só existe e faz sentido se estiver fundamentado em 
significados afetivos e políticos para sujeitos e comunidades.

 Com base nessa premissa, a investigação teve como diretrizes dois 
dos 17 objetivos da ONU, quais sejam “4 – Educação de qualidade”92 e “11 
– Cidades e comunidades sustentáveis”93 (“11.4 – Fortalecer esforços para 
proteger e salvaguardar o patrimônio cultural e natural do mundo”)94. Para 
atender as intenções referidas, o estudo se desenvolveu com foco na interdis-
ciplinaridade entre história e educação e no conhecimento e conscientização 
sobre a memória histórica e o patrimônio cultural de Belo Horizonte.

 Como resultado, foi possível a elaboração de um blog com imagens e 
legendas explicativas, glossário, índice e links de busca sobre o patrimônio 
(não oficial) de Belo Horizonte, sob uma perspectiva inovadora, problemati-
zadora e inclusiva. Em outras palavras, para além dos clássicos monumentos 
tombados e reconhecidos pelo poder público, buscou-se conhecer os “lugares 
de memória” que se revelam como pontos de referência para as comunidades, 
possibilitando o sentimento de pertença e acolhimento95.

A pesquisa valorizou, portanto, a história local (tendo por referência 
as regionais) e incluiu as comunidades e seus espaços referenciais no rol 
do patrimônio de Belo Horizonte. Para isso, optamos por uma abordagem 
problematizadora da educação, fundamentada nos valiosos ensinamentos 
de Paulo Freire. Suas reflexões não apenas ampliam as concepções de patri-
mônio, mas também instigam diálogos que são fundamentais e favorecem 
a reafirmação da identidade das comunidades. Tal reafirmação se revela 
essencial como ato de resistência à exclusão social, permitindo que suas vozes 
e histórias sejam reconhecidas e respeitadas. Assim, buscamos promover 
espaço de aprendizado crítico, onde as experiências e o patrimônio cultural 
são vistos como elementos essenciais na luta contra a exclusão e a opressão.

92	  ONU (2015a).

93	  ONU (2015b).

94	  ONU (2015b).

95	  As atividades de registro fotográfico, catalogação das fotografias e redação das 
legendas, bem como as de desenvolvimento do blog, foram, em grande parte, fei-
tas simultaneamente.



Yago Campelo de Lima - Organizador

95

 Trata-se de luta contra a concepção reacionária e elitista de patri-
mônio, que oprime e não contempla os valores materiais e simbólicos des-
ses grupos sociais. Sob esse aspecto, as práticas educativas incorporam e 
sublinham a importância de relatos, memórias e narrativas de diferentes 
segmentos. O patrimônio cultural e os valores (bens, monumentos, espaços, 
ritualísticas, saberes) das comunidades surgem como elementos primordiais 
no campo da educação. Por isso, não há por que falar em educação patri-
monial, mas de educação libertadora, uma vez que consciente e inclusiva.

 A apresentação desses espaços à sociedade se deu via blog. Isso possi-
bilitou, ainda, a aproximação da universidade à realidade das comunidades de 
Belo Horizonte, permitindo melhor compreensão dos acervos culturais locais, 
da edificação da memória, do desenvolvimento das formas de lazer e turismo, 
da utilização dos espaços e edificações e das tentativas de preservação deles. A 
princípio, para os lugares reconhecidos pelo poder público como patrimônio, as 
imagens utilizadas foram as disponibilizadas pelo Ministério do Turismo para 
uso gratuito. Em relação aos locais e/ou monumentos ainda não reconhecidos 
pelo Estado como patrimônio, as imagens foram obtidas por meio de fotografias 
feitas pelos pesquisadores na/para a construção do acervo da pesquisa.

Ao problematizar o conceito de patrimônio – com uma abordagem inclu-
siva dos lugares de memória para comunidades das regionais de Belo Horizonte 
–, o estudo se ancorou na hipótese de que há evidente exclusão de lugares/
monumentos/rituais referenciais para as comunidades locais, sendo necessária 
a preservação desses mesmos elementos e o destaque desse acervo cultural. 
A exposição e o blog revelaram imagens e textos que valorizam a diversidade 
cultural de Belo Horizonte numa perspectiva de inclusão social e respeito à 
memória histórica das comunidades. O exercício investigativo permitiu o de-
senvolvimento de práticas educativas libertadoras, de vez que questionaram e 
problematizaram os processos de exclusão social, com destaque para o reconhe-
cimento e valorização do patrimônio cultural de Belo Horizonte e a necessidade 
de identificação e reafirmação das identidades culturais/regionais.

Pensar a educação numa perspectiva libertadora em sua relação com 
o patrimônio cultural no Brasil e a legislação que lhe é pertinente enseja 
considerar desafios da contemporaneidade e, em especial, ponderar sobre 
os sentidos precípuos da História: a percepção do movimento constante de 
mudança das sociedades96 (a identificação de permanências e rupturas), 
bem como a análise crítica dos fenômenos sociais e o estabelecimento de 
relações. São essas ações que nos auxiliam no entendimento do mundo 
em que vivemos. Em síntese, poderíamos dizer que fazer História significa 
viver de maneira vibrante e intensa97. Trata-se de recuperar aprendizados 
e experiências, acionar lembranças que se fazem importantes no tempo 

96	  Febvre (1985).

97	  Beauvoir (1991).



Paulo Freire em Nós

96

presente, compondo e (re)compondo nossa existência. Muitas vezes, isso 
consiste em sentir o passado contínuo, o que demanda a ponderação sobre 
as possibilidades que o futuro guarda, pois o caminho percorrido acaba por 
descortinar nossa abertura para o porvir, sendo referência a ser superada98.

Ao rememorarmos, (res)significamos eventos, construímos sistemas 
de valores e modos de ver e acreditar. No cotidiano, em nossa relação com 
os espaços e monumentos, mais do que rememorarmos, problematizamos, 
buscamos respostas, evidências e interpretações que nos permitam com-
preender melhor o mundo e, em decorrência disso, ter mais condições de 
atuação e de transformação social.

 Diante dessa reflexão, é imperativo problematizar a formação da iden-
tidade dos moradores de Belo Horizonte e os espaços que lhes permitem ter 
senso de pertencimento, valorizando suas tradições. Para muitos, recordar 
a história de sua cidade proporciona um senso de acolhimento e fomenta a 
busca pela inclusão social. O reconhecimento dos locais que fundamentam 
o pertencimento dos indivíduos permite que a pesquisa valorize suas his-
tórias e memórias por meio de uma abordagem mais crítica e inclusiva do 
patrimônio cultural. Isso gera oportunidade para práticas educativas que 
promovem o exercício da cidadania.

É fundamental sublinhar a importância da mobilização coletiva no 
reconhecimento dos lugares afetivos nas cidades. Esses espaços não apenas 
favorecem a convivência e a união, mas também contribuem para a reafirma-
ção da identidade diante da patrimonialização de monumentos que muitas 
vezes não refletem a realidade da comunidade. Nesse contexto, os conceitos 
de união e luta coletiva se tornam essenciais no enfrentamento da opressão 
e nas dinâmicas de poder que buscam dividir para dominar.

Como enfatiza Paulo Freire, “[n]a medida em que as minorias, subme-
tendo as maiorias a seu domínio, as oprimem, dividir e manter as massas 
divididas são condições indispensáveis à continuidade de seu poder”99. Essa 
afirmação revela que, para os opressores, a ameaça à sua hegemonia reside 
na unificação das classes populares. Portanto, qualquer ação que busque 
despertar a consciência coletiva entre os oprimidos é prontamente reprimida 
pelos opressores, muitas vezes com métodos violentos.

 Os conceitos de união, organização e luta, embora rotulados como 
perigosos pelos que se opõem à liberdade, são, na realidade, indispensáveis 
para a prática da ação libertadora. Essa perspectiva nos convida a entender 
que o fortalecimento da identidade e a mobilização em torno dos espaços de 

98	  Beauvoir (1991).

99	  Freire, P. (1996, p. 87).



Yago Campelo de Lima - Organizador

97

pertencimento são cruciais para a luta contra a opressão e para a construção 
de uma sociedade mais justa e inclusiva. Nas palavras de Freire,

[as minorias] [n]ão se podem dar ao luxo de consentir na unificação das 
massas populares, que significaria, indiscutivelmente, uma séria ameaça 
à sua hegemonia.
Daí que toda ação que possa, mesmo incipientemente, proporcionar às 
classes oprimidas o despertar para que se unam é imediatamente freada 
pelos opressores através de métodos, inclusive, fisicamente violentos.
Conceitos, como os de união, de organização, de luta, são timbrados, sem 
demora, como perigosos. E realmente o são, mas para os opressores. É 
que a praticização destes conceitos é indispensável à ação libertadora100.

Isso posto, sublinhamos que a criação do blog se coaduna à proposta 
de educação inclusiva e de qualidade, de vez que, ao ampliar a compreensão 
conceitual sobre patrimônio, permite o conhecimento de histórias e memó-
rias locais e a preservação dessas identidades comunitárias, que propiciam 
o debate e a união entre as pessoas.

A esse propósito, é fundamental, tanto no âmbito da história quanto 
no da educação, desenvolver práticas pedagógicas centradas na inclusão 
social. Esse compromisso nos leva a examinar criticamente o conceito de 
patrimônio, suas limitações e potencialidades, além de nos induzir a refletir 
sobre os significados essenciais da educação e da aprendizagem histórica. 
Compreender a educação como um meio de exercício da cidadania e de 
transformação social é crucial, tendo-se em vista a promoção da integração 
efetiva entre ensino e pesquisa.

Nas últimas décadas, os esforços diários de educadores têm se destacado 
na busca por incorporar práticas de pesquisa à realidade acadêmica e escolar, 
visando estreitar a relação entre essas duas esferas. Essa aproximação tem 
como objetivo primordial despertar sensibilidades que contribuam para a luta 
contra as desigualdades sociais. Através dessa conexão, podemos fomentar 
ambiente educativo que não apenas forneça conteúdo, mas também forme 
cidadãos críticos e conscientes de seu papel ativo na sociedade. Essa busca 
pela inclusão, portanto, não se limita a meta pedagógica, mas é uma necessi-
dade premente diante das disparidades que permeiam nossas comunidades.

Em um mundo globalizado – marcado pelo tempo fluido ou “líquido”, 
na expressão de Zygmunt Bauman101, e pela crise planetária enfrentada pelas 
ciências humanas –, evidencia-se a força de uma mentalidade mercado-
lógica, que, em detrimento do diálogo, define padrões de comportamento 
que acirram desigualdades econômicas e sociais. Ao serem apregoados (de 
forma maciça e massacrante) os valores do consumo, da competitividade e do 

100	  Freire, P. (1996, p. 87).

101	  Bauman (2001).



Paulo Freire em Nós

98

individualismo, constatamos a dificuldade em se compreenderem os variados 
matizes culturais constituintes das identidades e dos grupos sociais. Resulta 
daí o florescimento, nas últimas décadas – nos países, de forma geral, e no 
Brasil, em particular, como oportunidade para o resgate e problematização 
de memórias esquecidas –, de debates sobre o papel, as dificuldades e as 
possibilidades de novas práticas educativas.

 Aqui nos interessam, em particular, nos campos da história e da edu-
cação, os debates referentes ao patrimônio cultural. A esse respeito, em que 
pesem limitações, dissensos e rejeições, críticas e lacunas, na atual legislação 
observamos a abertura para a abordagem de conhecimentos de diferentes 
campos do saber desconsiderados até então e fruto de lutas sociais e intensos 
debates de professoras e professores. Trata-se de saberes voltados à valori-
zação de culturas negadas e silenciadas nos currículos, entendendo-se essas 
discussões como importantes mecanismos de construção de conhecimentos 
destinados ao combate das desigualdades perpetuadas em nossa sociedade 
e à valorização de culturas não dominantes.

 É patente, assim, nos discursos curriculares, a voga do multicultura-
lismo e da construção da cidadania, o que denota a interdependência cultu-
ra-realidade-educação. Em que pesem as dificuldades educacionais de toda 
ordem no Brasil, educadoras e educadores vêm lançando mão de uma gama 
de aportes teórico-conceituais e metodológicos para a construção de práticas 
investigativas sobre os diferentes segmentos sociais – em especial, os excluí-
dos –, o trabalho com a cartografia (de bairros e cidades) – e mesmo com a 
cartografia histórica –, o estudo da geografia e dos processos de urbanização 
de bairros e comunidades, as reflexões sobre sustentabilidade, a pesquisa 
por meio da história oral, o trabalho com fontes imagéticas como importante 
instrumento de recomposição das experiências de diferentes grupos sociais.

 Não obstante a existência de discrepâncias socioeconômicas e cul-
turais, as imposições e a tradição de centralização decisória relativamente 
à educação em nosso país, além das dificuldades peculiares ao universo 
educacional, acreditamos que as possibilidades de concretização de um 
ensino transformador sejam, atualmente, realidade nos espaços educativos. 
Daí decorre que o resgate da memória e das identidades de segmentos e/ou 
grupos sociais – enquanto possibilidade na educação libertadora e tendo 
como mote o patrimônio cultural – deve estar associado ao entendimento 
das tradições e à definição de marcos de identificação ligados aos lugares de 
memória, à etnia, ao gênero, à condição socioeconômica, isto é, inseridos 
em contextos ampliados e compósitos.

 A pesquisa buscou, desse modo, destacar as identidades locais, seus co-
loridos e significados, com vistas a combater a opressão, que se operacionaliza 
por meio de diferentes mecanismos de poder, inclusive na escolha do patrimônio 
cultural que não reflete as vivências das camadas populares. Para Freire,



Yago Campelo de Lima - Organizador

99

[o] que interessa ao poder opressor é enfraquecer os oprimidos mais do que 
já estão ilhando-os, criando e aprofundando cisões entre eles, através de 
uma gama variada de métodos e processos. Desde os métodos repressivos 
da burocracia estatal, à sua disposição, até as formas de ação cultural por 
meio das quais manejam as massas populares, dando-lhes a impressão 
de que as ajudam102.

Nesse sentido, os produtos apresentados, isto é, o blog (https://www.
preservarparahumanizar.com/) e a exposição fotográfica, bem como outros 
resultados em diferentes modalidades de trabalhos acadêmicos, ampliaram a 
visibilidade dos sujeitos da pesquisa e de suas comunidades. Possibilitaram 
a reflexão e análise teórico-metodológica nas discussões acadêmicas e con-
ceituais, no âmbito das múltiplas esferas analíticas que cercam a temática 
do patrimônio e das práticas educativas a ela relacionadas. Permitiram, 
ainda, ponderações e debates acerca das identidades locais, em particular, 
de conteúdo relacionado à memória e à cidadania. O esforço investigati-
vo proporcionou, principalmente, maior conhecimento e identificação das 
representações, intencionalidades e temporalidades na organização e na 
valorização dos acervos culturais locais.

Para execução da pesquisa, nós nos alicerçamos nas referências teóri-
co-metodológicas referentes a memória, identidade, patrimônio e educação 
patrimonial. Os registros da memória coletiva desempenham papel empático 
e consubstanciam-se em patrimônio da sociedade. Ao delinearem-se como 
testemunhos do legado cultural, possibilitam a construção de referenciais 
coletivos para gerações. Essa ligação estreita entre patrimônio documental 
e identidade propicia a sensação de pertencimento aos sujeitos. A memória 
nasce das experiências individuais e coletivas, marcadas por heterogenei-
dade, pluralismo e fluidez, e corresponde aos significados atribuídos às 
ocorrências do dia a dia por distintos segmentos da sociedade. Evidenciam-
se, assim, como apropriações e reelaborações permanentes, envoltas por 
intenções políticas e ideológicas. Jacques Le Goff103 ressalta que passado 
e memória não são a história, mas sim objetos dela. A memória seria uma 
forma “elementar” e indispensável para a construção histórica, isto é, para 
o processo de classificação, interpretação e legitimação dos fatos. Além de 
uma conquista, ela é objeto de poder e de embates, o que se coaduna às pon-
derações freirianas. Na visão de Le Goff, as sociedades cuja memória social 
é destacadamente oral ou aquelas na iminência de formar uma memória 
coletiva escrita são as que melhor possibilitam a compreensão das disputas 
pela dominação da recordação e da tradição.

102	  Freire, P. (1996, p. 87).

103	  Le Goff (2003).



Paulo Freire em Nós

100

 Logo, as intenções de conservação dos registros de acontecimentos 
prendem-se à necessidade de problematização do passado e à construção de 
visão crítica relativamente ao espaço em que se vive. Seus objetivos estão, 
invariavelmente, atrelados ao tempo presente e, em simultâneo, remetem ao 
futuro, na medida em que contribuem para a compreensão do social. Restos, 
rastros e sombras do passado somente adquirem razão de ser enquanto subs-
tâncias para a reflexão de agentes e grupos sobre o mundo em que vivem, 
evidenciando-se, por decorrência, o caráter “vivo” dos vestígios. Desse modo, 
a construção das identidades é fenômeno que envolve “fronteiras físicas”, 
“continuidade no tempo” e “sentimento de coerência”, além de passar pe-
los preceitos de “aceitabilidade”, de “admissibilidade” e de “credibilidade”, 
critérios definidos na convivência/negociação entre os indivíduos, tendo-se 
sempre em mente a existência de disputas sociais. Para Michael Pollak, a 
memória (expressa nos e pelos registros documentais) apresenta, inclusive, 
caráter hereditário e significa instrumental indispensável para o sentimento 
de identificação de sujeitos e grupos, constituindo registros comunitários que 
acabam por compor o patrimônio cultural da coletividade104. Nesse sentido, 
entendemos por patrimônio, a princípio e genericamente, o conjunto de regis-
tros das formas de viver em sociedade, tanto em âmbito local quanto nacional.

PATRIMÔNIO CULTURAL E A CONSTRUÇÃO DE PRÁTICAS 
LIBERTADORAS: RESULTADOS DA PESQUISA

Constatamos, ao longo de um ano, que a pesquisa contribuiu para 
produção do conhecimento relacionado ao patrimônio de diversas comu-
nidades na cidade de Belo Horizonte, com vistas ao seguinte: elaboração de 
dossiês historiográficos, propostas de intervenções nas áreas da educação e 
projetos para a indústria cultural; integração de programas e projetos insti-
tucionais voltados para identificação e análise crítica do patrimônio comu-
nitário; produção de conteúdo para divulgação e valorização do patrimônio 
cultural local; e produção de informações consistentes acerca da memória 
e da história que integra o acervo analisado. Além disso, ela abriu espaço 
para a articulação entre história e educação libertadora, tendo como eixo, 
no reconhecimento do acervo cultural das comunidades, a interpretação e 
o uso dos registros humanos, bem como a inserção e a resistência sociais, 
com base no reconhecimento de lugares/monumentos/rituais carregados 
de afetividade e apoiados na interação entre os diferentes atores sociais.

A exposição fotográfica, organizada em banners expostos no jardim 
central do campus universitário, deu a conhecer 25 lugares selecionados 
pelas comunidades locais. Esses espaços, monumentos e rituais foram vistos 

104	  Pollak (1989).



Yago Campelo de Lima - Organizador

101

como “lugares de memória” ao proporcionarem interação social e aprendi-
zado, convivência e resgate de tradições. Curioso perceber que nenhuma das 
escolhas das comunidades foi tombada pelo poder público como patrimônio 
da cidade. Logo, não foram e continuam não sendo alvo de políticas públicas 
mais sistematizadas de preservação.

Outro aspecto significativo a ser destacado é a riqueza dos relatos que 
emergiram durante a identificação dos “lugares de memória” escolhidos pe-
las comunidades. Esses testemunhos revelam não apenas informações sobre 
suas tradições culturais, mas também um forte sentimento de pertencimento, 
que permeia as narrativas ao longo das gerações. Cada história contada é 
um eco do passado que se entrelaça com a identidade presente, criando um 
mosaico vibrante de memórias coletivas, que sustentam a coesão social.

Essas expressões de afeto, manifestadas nas vozes dos indivíduos, tor-
nam-se fundamentais ao considerarmos a carga simbólica que edificações, mo-
numentos e rituais representam. Eles não são apenas estruturas físicas, mas são 
também portadores de significados profundos que evocam a memória cultural 
das comunidades. Os rituais e as celebrações que ocorrem nesses lugares não 
só reforçam os laços entre os membros de determinado grupo, mas também 
despertam sentido de responsabilidade e autovalorização nos indivíduos.

Esse fortalecimento das vivências e histórias locais não pode ser su-
bestimado, pois ele instiga o reconhecimento da importância da atuação 
social desses sujeitos. Eles são agentes ativos na construção de sua própria 
história e identidade e, assim, influenciam a forma como se veem e como se 
relacionam com o mundo ao seu redor. Ao valorizar essas narrativas e prá-
ticas culturais, estamos contribuindo para um espaço em que a diversidade 
é celebrada e a inclusão é promovida, permitindo que as comunidades se 
expressem plenamente e que suas experiências contribuam para um enten-
dimento mais abrangente e enriquecedor do tecido social.

 Desse modo, a dominação e a exploração são enfrentadas. Patrimônio 
deve ser inclusão e reconhecimento e, sob tal aspecto, educar tendo como 
fundamento o que é significativo para uma sociedade liberta e fortalece. A 
valorização da nossa rua, da praça ou da festa do bairro como lugares de 
memória nos ajuda a construir o sentimento de pertencimento e a vivenciar 
a cidadania. Meus sentimentos e sensibilidades me constituem. Dizem de 
mim e da coletividade na qual estou inserido. E, como nos ensinou Freire, 
a educação libertadora leva-nos a compreender e apreender a existência 
e a lutar contra todas as formas de opressão e exclusão. A educação para 
a liberdade somente se faz possível com base na experiência e no afeto. É 
no cotidiano, sob o sol de cada dia, nos recantos e moradas, nas estradas e 
esquinas conhecidas, nos sons acolhedores, nas cores vibrantes e no cheiro 
familiar que florescerão as reflexões e ações de aprendizado. E, então, da 
minha varanda poderei ver o mundo!



Paulo Freire em Nós

102

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BAKHTIN, Mikhail (Volochinov, V.N). Marxismo e filosofia da linguagem. 
São Paulo: Hucitec, 1981.

BAUMAN, Zygmunt. A modernidade líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2001.

BEAUVOIR, Simone de. A ética da ambiguidade. São Paulo: Editora 34, 
1991.

FEBVRE, Lucien. Viver a história. In: FEBVRE, Lucien. Combates pela 
história. Lisboa: Editorial Presença, 1985. p. 28-41.

FREIRE, Ana Maria Araújo. Paulo Freire: uma história de vida. São Paulo: 
Paz e Terra, 2014.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1996.

LE GOFF, Jacques. Documento, monumento. In: A nova história. 2. ed. 
São Paulo: Contexto, 2003. p. 29-45.

MOTTA, Rodrigo Patto Sá. As universidades e o regime militar: cultura 
política brasileira e modernização autoritária. Rio de Janeiro: Editora 
Zahar, 2014.

NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. 
Projeto História, São Paulo, v. 10, p. 7-28, jul./dez. 1993.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Objetivos de 
Desenvolvimento Sustentável: 4 – Educação de qualidade. [S. l.], 2015a. 
Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/4. Acesso em: 25 jul. 
2025.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Objetivos de 
Desenvolvimento Sustentável: 11 – Cidades e comunidades sustentáveis. 
[S. l.], 2015b. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/11. Acesso 
em: 25 jul. 2025.

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, 
Rio de Janeiro, v. 2, n. 3, p. 3-15, 1989.



A FORÇA MÍSTICA E LIBERTADORA QUE 

NOS ANIMA: A PEDAGOGIA FREIRIANA 

DA TEOLOGIA DA ENXADA





105

Adauto Guedes Neto105

A história recente da América Latina registra encontros intelectuais e 
pastorais que, mais do que simples diálogos, transformaram práticas e inspi-
raram gerações. Entre esses encontros, destaca-se a relação entre Paulo Freire, 
educador pernambucano de projeção mundial, e o padre e teólogo belga José 
Comblin, cuja atuação no Brasil e em outros países do continente esteve mar-
cada pelo compromisso radical com os pobres. Ambos viveram e pensaram a 
formação humana em tempos de ditadura, partindo de uma mesma convicção: a 
libertação exige consciência crítica, participação ativa e compromisso histórico. 
Como afirma Freire, “ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, os 
homens se educam entre si, mediatizados pelo mundo”106; e, para Comblin, a 
evangelização só é autêntica quando se encarna nas condições concretas do povo.

Este capítulo propõe-se a analisar a convergência entre a pedagogia 
freiriana e a Teologia da Enxada — experiência de formação pastoral criada 
por Comblin no agreste nordestino —, examinando como os métodos, objeti-
vos e horizontes de ambos se entrelaçam. A partir da reconstrução histórica 
dessa experiência, evidenciam-se as aproximações teóricas e metodológicas, 
bem como a relevância política e eclesial que ainda hoje interpelam edu-
cadores, agentes pastorais e pesquisadores comprometidos com a justiça 
social. Trata-se da atualidade de um encontro que nunca deve nos faltar, 
qual seja, o diálogo afinado e comprometido com a libertação dos oprimi-
dos entre Paulo Freire e o padre e teólogo belga José Comblin, na defesa de 
um novo modelo de sociedade, por um novo jeito de ser Igreja, existente 
na concepção do que eu peço licença para denominar de: as concepções 
freirianas da teologia de José Comblin.

105	  É formado em História pela Faculdade de Formação de Professores de Belo Jardim-PE, 
doutor em História (UFPE) e professor adjunto do colegiado de História da Universidade 
de Pernambuco-UPE, campus Petrolina-PE.

106	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e terra, 1987, p. 39.



Paulo Freire em Nós

106

Em Os cristãos e a libertação dos oprimidos107, Paulo Freire dentre 
outros aspectos desconstrói o mito da igreja neutra e debate a necessidade 
de romper com a cultura do silêncio que ecoa as vozes dos poderosos ao 
apontar para a necessidade de que, enquanto historicamente constituída 
e construída, a igreja seja capaz de se posicionar frente os desafios do seu 
tempo. Sendo assim, mencionou as características da igreja profética, “utó-
pica e esperançosa, recusa os paliativos assistencialistas e os reformistas 
suavizantes, compromete-se com as classes dominadas para a transforma-
ção radical da sociedade”108. É neste sentido que, buscaremos discorrer no 
capítulo em tela sobre o contexto da vivência de formação para padres que 
ficou conhecido como Teologia da Enxada, do qual é fundamental para a 
compreensão da relação entre Paulo Freire, José Comblin e o universo da 
formação cristã numa perspectiva freiriana em tempos de ditadura.

A Igreja Católica passou por algumas transformações a partir de mea-
dos dos anos 1960 em decorrência da realização do Concílio Vaticano II109. 
Dentre elas, o fato de setores do catolicismo tentar romper com a estrutura 
hierarquizada da mesma e adquirir maior contato com o povo, com o tra-
balhador da cidade e do campo.

Neste contexto de mudanças, surgiu a experiência de formação para 
padres fora do espaço dos seminários, coordenada em Pernambuco e na 
Paraíba pelo padre belga José Comblin, denominada de Teologia da Enxada. 
É a partir de tal processo de formação que discorreremos sobre as aproxi-
mações existentes entre Paulo Freire e o mencionado sacerdote, pertinentes, 
sobretudo, para aferirmos a atualidade do legado freiriano desde então.

Na publicação dos relatórios da Teologia da Enxada, em 1977, Comblin 
afirmou que aquela experiência de formação, ocorrida entre 1969 e 1971 
nas cidades de Tacaimbó-PE e Salgado de São Félix-PB, dificilmente, repe-
tir-se-ia porque estava associada ao contexto daquela época. Não poderia 
prever que, cerca de cinco anos depois, no início dos anos 1980, sob sua 
coordenação, a Teologia da Enxada voltaria a ser utilizada como método 
de formação na Paraíba, no CFM - Centro de Formação Missionária, em 
Serra Redonda-PB.

107	  FREIRE, Paulo. Os cristãos e a libertação dos oprimidos. Lisboa: Edições Base, 1978.

108	  FREIRE, Paulo. Os cristãos e a libertação dos oprimidos. Lisboa: Edições Base, 1978, p. 40.

109	  O Concílio Vaticano II foi o Concílio Ecumênico da Igreja Católica, convocado no dia 25 
de dezembro de 1961, através da bula papal “Humanae salutis”, pelo Papa João XXIII. 
Ele foi realizado em 4 sessões em que mais de 2 000 Prelados, convocados de todo o 
planeta, discutiram e regulamentaram vários temas da Igreja Católica. As suas decisões 
estão expressas nas 4 constituições, 9 decretos e 3 declarações, elaboradas e aprovadas 
pelo Concílio, tendo sido concluído em dezembro de 1965, sob o papado de Paulo VI.



Yago Campelo de Lima - Organizador

107

A Teologia da Enxada representou um processo de formação com-
pletamente articulado ao pensar/fazer do padre José Comblin. Seus parti-
cipantes experimentaram um novo método de formação que rompia com 
a tradição e hierarquia Católica, no sentido de enxergar na base, no leigo, 
nas raízes da cultura e religiosidade popular, os elementos necessários à 
reestruturação da Igreja Católica, sobretudo, nas condições sociais vividas 
por muitos, na subdesenvolvida América Latina. Neste sentido, é possível 
também identificar sobretudo a aproximação entre José Comblin e Paulo 
Freire, isto, através da dinâmica e metodologia que caracterizou a Teologia 
da Enxada que, dialogou com o método Paulo Freire e de certa forma com 
as experiências de formação do MEB – Movimento de Educação de Base.

No contexto de fins dos anos 1960 e início dos anos 1970, além do 
desenvolvimento da experiência de formação vivenciada em Tacaimbó e 
Salgado de São Félix, este é também um período impactado pela Conferência 
de Medellín de 1968, e da Teologia da Libertação, especialmente com a 
publicação do livro de Gustavo Gutiérrez em 1971. Nesta confluência de 
acontecimentos, acrescentamos um texto escrito por Paulo Freire em 1971, 
O Papel Educativo das Igrejas na América Latina110 que, estabelecia um 
diálogo com a nascente Teologia da Libertação. Neste texto, conforme nos 
explica Alder Calado:

Paulo Freire começa por desmascarar uma suposta neutralidade, tan-
to no que fazer educativo, quanto no posicionamento da Igrejas cristãs. 
Qualquer tentativa de neutralidade é vã, além de acabar por revelar-se a 
favor da dominação111.

A crítica ao caráter de neutralidade no processo de formação do clero, 
alerta para a necessidade de uma postura de escolha, tendo em vista que, 
como descreveu, a neutralidade reforça o poder dominante. Esta, é uma 
perspectiva que vamos perceber na formação oriunda da Teologia da Enxada, 
pois a mesma apresenta de forma objetiva a opção por uma formação na 
base e a partir da mesma. Outra aproximação entre o método combliniano 
desenvolvido na Teologia da Enxada e o freiriano, está na perspectiva dos 
temas geradores – eixo da proposta metodológica de Paulo Freire que, ve-
rificamos como uma das características do método na formação da Teologia 
da Enxada, pois, os estudos e a Teologia desenvolvida a partir de então, 
surgem de temas pesquisados e consultados junto à comunidade, como 
por exemplo, a casa, a terra, o trabalho, a refeição, a festa, os santos, pa-
ternidade, relação homem-mulher etc., para citar alguns do temas com os 
quais, “no ano de 1969, os seminaristas fizeram consultas à comunidade, 

110	  Este texto foi depois publicado integrando um dos capítulos do livro: FREIRE, Paulo. 
Ação Cultural para a Liberdade. 5ª Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 1981.

111	  FREIRE, Paulo. Os cristãos e a libertação dos oprimidos. Lisboa: Edições Base, 1978, p. 178.



Paulo Freire em Nós

108

entrevistas, diagnosticaram os problemas e refletiram em conjunto com 
os habitantes da cidade e do campo, nas reuniões que convocavam para 
discutir a situação local”112.

Para Alder Calado, outro ponto de convergência entre Paulo Freire 
e Comblin ou entre a Teologia deste e a pedagogia daquele, diz respeito à 
humanização do ser humano, uma vez que:

Em Freire e Comblin – cada qual em seu campo específico de pesquisa -, a 
dimensão relacional é uma condição essencial no processo de humanização. 
Tem a ver, inclusive, com a necessidade de entendimento e de busca da 
necessidade de se entender e de se querer como gente, como comunidade, 
como povo, como classe popular113.

Tal dimensão pode ser percebida nos estudos que o processo de forma-
ção da Teologia da Enxada tinha como método, ao proporcionar não apenas o 
conhecimento da comunidade pelos seminaristas, mas sobretudo, o conheci-
mento desta comunidade sobre si mesma. Conforme afirmou Paulo Freire, “o 
trabalho educativo das Igrejas não pode ser compreendido fora do condicio-
namento da realidade concreta onde se situam”114. Historicamente, a Igreja 
desenvolveu um projeto de formação articulado com as elites, desta maneira, 
não sendo um espaço a ser frequentado por todos e todas e assim, servindo 
aos interesses desta elite. É sobre o processo de formação que rompeu com 
a lógica predominante criticada por Freire e as aproximações do seu método 
com a experiência vivenciada na cidade de Tacaimbó entre os anos 1969 e 
1971, coordenada pelo padre José Comblin, que discutiremos em seguida.

Como etapa inicial do método da Teologia da Enxada, os seminaristas que 
a vivenciaram, realizaram entrevistas e estudaram as respostas de questionários 
elaborados pela comunidade, a fim de conhecer e perceber da população as suas 
maiores carências e necessidades. Assim, percebemos a influência da perspec-
tiva pedagógica de Paulo Freire, qual seja, educar a partir da realidade política, 
social, cultural, econômica de quem faz parte do processo educativo, ou seja, a 
partir do contexto histórico do sujeito inserido, construía-se a metodologia de 
ensino-aprendizagem, conforme descreveu Scott Mainwaring:

[...] Como parte de seu esforço para respeitar a dignidade de todas as pessoas, 
Freire insistiu para que o professor estabelecesse um diálogo ao invés de 
simplesmente divulgar o conhecimento. O propósito principal do educador 

112	  GUEDES NETO, Adauto. Teologia da enxada e ditadura militar: relações de poder e fé 
no agreste pernambucano entre 1964 e 1985. São Paulo: Editora Paco, 2014, p. 123.

113	  CALADO, Alder Júlio Ferreira. Educação popular e Teologia da enxada: Múltiplas inci-
dências – Interlocução com Paulo Freire e José Comblin. Revista Consciência, 2010. Site: 
https://revistaconsciencia.com/educacao-popular-e-teologia-da-enxada-multiplas-in-
cidencias-interlocucao-com-paulo-freire-e-jose-comblin/. Acesso, em: 20 de jul. 2025.

114	  FREIRE, Paulo. Os cristãos e a libertação dos oprimidos. Lisboa: Edições Base, 1978, p. 11.



Yago Campelo de Lima - Organizador

109

é dialogar com o analfabeto, sobre situações concretas, oferecendo-lhes sim-
plesmente os instrumentos com que ele se alfabetiza. Por isso, a alfabetização 
não pode ser feita de cima para baixo, como uma doação ou uma imposição, 
mas de dentro para fora, pelo próprio analfabeto, apenas com a colaboração 
do educador. Paulo Freire argumenta que, para se estabelecer um diálogo, 
o professor precisa compreender e sentir a empatia pela visão de mundo do 
povo. O ponto de partida do processo educacional era sua situação de vida 
concreta. Os esforços para alfabetizar deveriam utilizar palavras do cotidiano 
do povo, não uma linguagem inacessível, intelectual115.

Surgiu do método popular de Paulo Freire os temas geradores que nor-
tearam a formação dos seminaristas, partindo do outro como início do processo 
educativo ou de reflexão da realidade, portanto inovador, já que a perspectiva 
pedagógica nos seminários era a forma tradicional e hierarquizada. Outra expe-
riência didática que também influenciou a dinâmica de atuação pedagógica da 
Teologia da Enxada foi a utilizada pelo MEB – Movimento de Educação de Base:

O MEB foi criado em 1961 através de um acordo entre o presidente Jânio 
Quadros e o bispo progressista de Aracaju, Dom José Távora, um compa-
nheiro de Dom Hélder...muitos participantes do MEB vieram das fileiras 
da Ação Católica Brasileira. Buscavam formas concretas de expressar o seu 
compromisso religioso e político. Já em meados de 1962, o MEB decla-
rou-se a favor da transformação social radical. A educação deveria ser um 
meio de realizar essa transformação ao invés de ser um fim em si. O MEB 
enfatizava a conscientização, uma abordagem que encorajasse o povo a 
enxergar os seus problemas como parte de um sistema social mais amplo116.

Orientados por tal perspectiva pedagógica, os primeiros passos da ex-
periência no agreste pernambucano é a de conhecer as necessidades básicas 
da população para criar um olhar evangelizador a partir das realidades locais. 
Para isso, foram definidos alguns temas  serem pesquisados na comunidade 
com a intenção de conhecer melhor o ambiente a ser trabalhado, mas para 
a partir das necessidades relatadas, construir o raio de atuação dos semina-
ristas, ou seja, ao invés de estudar os assuntos tradicionais, foram adotados 
como base dos estudos aspectos da vida cotidiana da população rural e da 
população periférica da cidade, pois muitos tratados de Teologia estudados 
no seminário discutiam os resultados das controvérsias do passado, mui-
tas vezes sem nenhuma relação com os dramas dos(as) agricultores(as) e 
demais trabalhadores(as) do agreste pernambucano. O período de estudos 
foi dividido em três anos, conforme nos explica Comblin:

Durante o ano de 1969, o tema dominante foi de ordem antropológica: 
tratou-se de estudar a concepção popular do homem e a concepção cristã, 
não de modo apriorístico, mas de acordo com as estruturas fundamentais 

115	  MAINWARING, Scott. Igreja Católica e Política no Brasil (1916-1985). São Paulo: Editora 
Brasiliense, 2004, p. 90.

116	  MAINWARING, Scott. Igreja Católica e Política no Brasil (1916-1985). São Paulo: Editora 
Brasiliense, 2004, p. 88.



Paulo Freire em Nós

110

da vida humana vivida pelo homem no campo. No segundo ano, o objeto 
foi a religião popular. Concentramos a atenção em torno do conhecimento 
de Jesus Cristo. Pois Jesus Cristo é o centro de nossa fé, e quisemos dar 
valor aos elementos mais fundamentais e decisivos da fé. Em 1971, o objeto 
do estudo foi a sabedoria popular e a sabedoria cristã117.

Portanto, seguindo tal perspectiva freiriana, para os trabalhos do primei-
ro ano foram definidos os seguintes temas para ver, julgar e agir118: a casa, a 
comunidade local, a terra, o trabalho, a refeição, o corpo, a festa, o nascimento, 
os santos, paternidade, pobres e ricos, a fraternidade, relação homem-mulher, 
a vida119. Foram a partir de tais temas que, no ano de 1969, os seminaristas 
fizeram consultas à comunidade, entrevistas, diagnosticaram os problemas 
e refletiam sobre os mesmos em conjunto com os habitantes da cidade e do 
campo nas reuniões que convocavam para discutir a situação local. Quando 
entrevistei o seminarista Nonato, o mesmo destacou algumas considerações 
sobre a metodologia de trabalho e o primeiro tema do ano de 1969, a moradia:

Os estudos eram feitos por temas, estes temas duravam três semanas, uma 
semana de pesquisa e de conversa com a população que a gente visitava 
as casas, nos caminhos, nas estradas, nas viagens de ônibus, conversáva-
mos com as pessoas e depois dessa semana, agente anotava tudo. A outra 
semana, a segunda semana, era de aprofundamento nos livros e na Bíblia 
e a semana seguinte era de elaboração de uma síntese entre o pensamen-
to popular e o que diz o povo; e o que reflete também os teólogos sobre 
aquele assunto. E tirávamos sempre conclusões práticas pastorais que 
seriam ou deveriam ser aplicadas imediatamente. Um dos temas que eu 
me lembro era por exemplo, a moradia.  E fizemos um levantamento da 
situação de moradia da população, muitas casas eram de taipas. E uma 
das coisas práticas que decidimos, foi de na medida do possível construir 
casas populares em mutirão com a população120.

O estudo resultou na construção de 16 casas populares no alto Santo 
Antônio, em Tacaimbó-PE, durante a primeira metade da década de 1970 em 

117	  COMBLIN, José. Teologia da enxada. Rio de Janeiro: Vozes, 1977, p. 15.

118	  “Entre 1960 e 1962 começa a aparecer, primeiro dentro da Juventude Operária Católica e 
depois em outros setores da Igreja, uma nova corrente, na época designada como Esquerda 
Cristã. Ela introduziria uma maneira profundamente original de ver, julgar e agir. É essa 
experiência – prosseguirá, em condições difíceis, durante o regime militar iniciado em 
1964 – que servirá de inspiração e ponto de partida para a formação do cristianismo da 
libertação”. LÖWY, Michael. A Guerra dos Deuses: religião e política na América Latina. Rio de 
Janeiro. Editora Vozes. 2000. p. 230. Ver também: Leonardo Boff; Clodovis Boff. Da Libertação: 
o sentido teológico das libertações sócio-históricas. Petrópolis. Editora Vozes, 1979. p. 11-21.

119	  Ver: COMBLIN, José. Teologia da Enxada: uma experiência da Igreja no Nordeste. Ed. 
Vozes. Rio de Janeiro, 1977.

120	  QUEIROZ, Raimundo Nonato de. Entrevista concedida ao autor no Centro de Formação 
Missionária, sede da Fundação D. José Maria Pires. Serra Redonda – PB, em: 07 de março 
de 2009.



Yago Campelo de Lima - Organizador

111

área doada pela paróquia e que teve o apoio de uma máquina de fabricar tijolos 
do Padre e médico francês Jacques Labesj. As construções de tais casas foram 
feitas em mutirão com a própria comunidade, tipo de atividade característico 
da Igreja de base, que em Tacaimbó seguiu três etapas: a primeira etapa de 
tijolos comuns, a segunda de tijolos de cimento e a terceira com a utilização de 
cimento e arco. Este último sendo um tipo de construção adotada nos salões 
comunitários, espaço utilizado para reuniões, festividades e apresentações 
teatrais promovidas pelas Comunidades Eclesiais de Bases-CEBs.

A construção das casas significou uma das culminâncias do trabalho 
desenvolvido entre a Igreja Católica e a comunidade, resultado prático da 
Teologia da Enxada, ou seja, a atuação pastoral baseada na fé que liberta e 
que intervém nas questões de ordem social. A moradia, foi o primeiro tema 
a ser trabalhado pelos seminaristas, que já no início, especialmente após a 
realização das pesquisas, um dos métodos adotados pelos mesmos, como 
veremos melhor mais adiante, foi percebido como uma das principais carên-
cias da população pobre. Tal pesquisa seguiu o seguinte roteiro de análise:

Inquérito: A forma, a estrutura, as partes da casa. Higiene e condições de 
saúde, de promiscuidade. Quem mora na casa? Mãe? Pai? Avós? Filhos? 
Animais domésticos? Material de construção: Por quê? Donde vem? Quan-
to custa? Parte no orçamento da família. Quando é que se constrói? Quem 
constrói? Etc. Quais são as funções da casa: Dormir? Assistir à tevisão?. 
– Agir: Responsabilidade humana: qual é a responsabilidade do cristão? 
Qual é a consequência prática da doutrina? Mudar a casa? Como melho-
rar? Não impor uma visão burguesa da casa? Deixar tudo como está?121.

A estrutura do questionário serviu para a análise e atuação dos semi-
naristas numa região que eles pouco conheciam, sendo tal estratégia impor-
tante para que os mesmos pudessem conhecer melhor a área de atuação e 
aprender a partir das respostas elaboradas. Conforme reforça Alder Júlio 
sobre as aproximações entre a perspectiva de formação da educação popular 
freiriana e a Teologia da Enxada:

Recorrer à sabedoria acumulada pela humanidade, em todos os tempos e 
espaços, o que se concretiza pelo exercício da memória histórica. Tanto a 
Educação Popular quanto a Teologia da Enxada cultivam um apreço todo 
especial ao exercício da memória histórica dos povos e de suas lutas, de 
suas conquistas e de suas derrotas. Aprende-se com a história, não para 
repeti-la ou copiá-la, mas para refazê-la122.

121	  COMBLIN, José. Teologia da Enxada: uma experiência da Igreja no Nordeste. Ed. Vozes. 
Rio de Janeiro, 1977, p. 19-20.

122	  CALADO, Alder Júlio Ferreira. Educação popular e Teologia da enxada: Múltiplas incidên-
cias – Interlocução com Paulo Freire e José Comblin. Revista Consciência, 2010, p. 06. Site: 
https://revistaconsciencia.com/educacao-popular-e-teologia-da-enxada-multiplas-inci-
dencias-interlocucao-com-paulo-freire-e-jose-comblin/. Acesso, em: 20 de jul. 2025.



Paulo Freire em Nós

112

Aprender com o povo como ser pastor não era tarefa fácil, especialmente 
quando se trata de uma experiência que não tinha a cobertura do ITER. Viver 
a vida de um trabalhador rural ou de um desempregado da cidade era uma 
dificuldade que a Igreja estava acostumada a ver de longe e no máximo exercer 
práticas caridosas123, mas quando o pobre passa a ser visto na lógica freiriana, ou 
seja, como sujeitos capazes de transformar sua própria realidade, rompendo-se 
com a perspectiva tradicional católica, isso significou também um empenho 
maior dos seminaristas, pois os mesmos ao passo que se inseriram na reali-
dade do outro tiveram que sobreviver às suas custas já que era essa a filosofia 
de trabalho, sem a ajuda do seminário, sem o conforto, sem a segurança – que 
em tempos de perseguição a membros do Clero pelo governo militar é algo 
que se deve ressaltar. Sem os lençóis macios e a cama quente, todos tiveram 
que trabalhar para sobreviver, seja na roça, seja nas escolas ministrando aulas.

Quando chegaram a Tacaimbó, obedecendo a referida perspectiva 
de convivência e trabalho, os seminaristas desenvolveram um calendário 
de atividades que, a parte da manhã estava reservada para as atividades 
agrícolas: aprender a plantar, a manusear a enxada, conhecer os produtos 
plantados na região, o aprendizado sobre as ervas medicinais, dentre outros. 
A tarde era reservada para o desenvolvimento de pesquisas e estudos e à noite 
exerciam os trabalhos de evangelização. Frei Enoque, um dos seminaristas 
a viver a formação da Teologia da Enxada em Tacaimbó nos explica como 
era o trabalho e como foi o início de tais atividades praticadas:

Cada mês tinha um tempo de pesquisa. O primeiro tempo era o que é que 
o povo sabe sobre Jesus Cristo? Essa era uma pesquisa, então é assim que 
a gente entra na vida de trabalho deles, se torna camponês porque é o que 
tinha se tivesse outra coisa, por exemplo, Tacaimbó tinha um colégio que 
era ali na subida, eu mesmo dei aulas lá, porque a gente fazia questão de 
sobreviver dentro disso, enquanto no seminário tudo era pago pelo Bispo, 
a gente tinha tudo, até o carro que nos levava e nos tirava, nesse agente não 
tinha, tinha uma mulher que cozinhava pra gente, dona Quitéria [...] e então, 
é assim que a gente faz amizade com o pessoal, o pessoal do Salgado[...] 
durante o dia nós trabalhávamos, botávamos uma roça normal, tínhamos 
muitas dificuldades com a enxada porque nenhum de nós éramos agricul-
tores, mas o pessoal ajudava, repartia, a gente trocava dias de serviço, era 
uma festa e com o tempo nós fomos ficando trabalhadores menos ruins124.

O método de elaboração de pesquisas a partir dos temas geradores de 
influência freiriana, foi adotado como estratégia de contribuição à inserção dos 

123	  “É preciso acrescentar imediatamente que, para a nova teologia, esses pobres são 
os agentes de sua própria libertação e o sujeito de sua própria história – e não sim-
plesmente, como na doutrina tradicional da Igreja, objeto da atenção caridosa”. LÖWY, 
Michael. A Guerra dos Deuses: religião e política na América Latina. Rio de Janeiro. 
Editora Vozes. 2000. p. 60.

124	  SALVADOR, Frei Enoque. Entrevista concedida ao autor na cidade de Poço Redondo, 
em 17 de janeiro de 2012.



Yago Campelo de Lima - Organizador

113

seminaristas na comunidade e para contribuir na reflexão da prática pastoral a 
ser adotada na referida região, (ou apenas como reflexão de suas práticas, que 
serviriam para aquele ou outro momento de suas atividades pastorais) já que 
o mesmo deveria obedecer as necessidades locais e poderia ser moldada na 
relação harmoniosa em alguns momentos e conflituosa em outros entre: Igreja 
– comunidade, pois o método da Teologia da Enxada vai sendo construído ao 
passo que vai sendo praticado, o seu “fazimento” ocorre junto ao seu fazer-se.

Existe um método norteador, mas ele não é inflexível. Além das carac-
terísticas apresentadas, destacamos outra baseada na maneira de como eram 
feitos os estudos bíblicos, que não partiam das experiências e percepções 
obtidas pelos próprios seminaristas, mas da percepção que o entrevistado 
tem e sua relação com o que diz a bíblia numa perspectiva que se faz distante 
do método tradicional em que se baseia numa análise do passado e presa a 
ele, de produção do medo e supervalorização do sofrimento.

Sobre as pesquisas que foram realizadas, tivemos acesso às mesmas atra-
vés do documento Curso de Teologia: A Experiência do Seminário Regional 
do Nordeste125. Trata-se da pesquisa realizada no ano de 1970, cujos estudos 
estão baseados nos tópicos: fé popular, Teologia, vivência a agir, a partir dos 
diferentes temas geradores já citados e que passaremos a analisar. Conforme 
já adiantamos, a coordenação de tais atividades junto com os padres que a 
aceitaram e os seminaristas adotaram uma perspectiva de estudo voltada para 
a religião popular, por isso um dos tópicos se chamava Fé Popular. Os outros 
se explicam pela própria natureza do trabalho, Teologia por sua relação com 
os estudos bíblicos, vivência pelo cuidado em observar e conhecer melhor a 
comunidade e agir, este último, mais outro forte elemento de diálogo com 
a proposta de Paulo Freire, uma vez que, “os temas-problemas a estudar, a 
refletir e a serem superados por cada sociedade seriam, obviamente, os con-
teúdos vivenciados por esses homens e essas mulheres que em comunhão 
fazem a práxis libertadora”126, aspectos considerados fora da aceitabilidade, 
tais como a pobreza, a opressão, a violência, dentre outros.

Nas páginas 02, 03 e 04, do documento mencionado127, descreve os aspec-
tos a serem analisados a partir dos tópicos apresentados sobre o tema: a paixão 
e morte de Jesus. No tópico: fé popular buscou-se fazer os levantamentos acerca 
do conhecimento da comunidade sobre o mencionado tema, questionando se o 

125	  Documento sob a coordenação de José Comblin que contém a 2ª parte das pesquisas 
e relatórios elaborados pelos seminaristas em 1970, que serviu como base para publi-
cação do livro: Teologia da Enxada da Ed. Vozes em 1977.

126	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: o reencontro com a pedagogia do oprimido. 
São Paulo: Paz e Terra, 1997, p. 124.

127	  Curso de Teologia: A Experiência do Seminário Regional do Nordeste. Sob a direção 
de Pe. José Comblin. 2ª parte. Recife, 1970.



Paulo Freire em Nós

114

os episódios da paixão e morte de Jesus são conhecidos corretamente segundo 
o sentido do evangelho, se iria haver nas opiniões obtidas acréscimos de tipo 
supersticioso. Numa referência às respostas dadas pela população e a dinâmica 
de como tais perguntas eram feitas, Frei Enoque nos explicou o seguinte:

[...] a pedagogia era essa, um tempo de pesquisa que durava mais de uma 
semana, todos nós saíamos entrava na casa de um, tomava um café, per-
guntava quem é Jesus pra você? O que ele representa pra você? Em geral 
o pessoal misturava meio mundo de coisas, não tinham uma cronologia 
[...]128.

Com as respostas colhidas eram feitos os estudos e a elaboração dos 
relatórios para informar aos Professores das matérias e ao coordenador, 
bem como a elaboração das estratégias para atuação pastoral mediante tais 
respostas apresentadas.

No tópico: a vivência, percebemos as análises acerca dos aspectos es-
tético-litúrgicos, moral, psicológico e social; Enquanto que no tópico sobre 
a Teologia, são utilizados como referência os livros de São Paulo e Atos dos 
Apóstolos, e no tópico agir, tinha-se a preocupação de conectar a missa e a morte 
de Jesus, bem como quais seriam as formas que ajudariam em tal conexão.

Na página 07 do mesmo documento, que aborda como tema de pesquisa 
e análise: Maria mãe de Deus, percebemos no tópico, a vivência no que trata 
sobre o aspecto social, a preocupação em criar uma discussão de promoção da 
mulher. Uma discussão sobre gênero e de defesa da mulher, fato que não era 
comum no início da década de 1970, especialmente nas cidades do interior per-
nambucano. Na Teologia, foi utilizado como fundamentação teórica a Lumen 
Gentium129 – capítulo VIII, que trata sobre: A bem-aventurada Maria mãe de 
Deus no Ministério de Cristo e da Igreja, sendo a referida Constituição dogmática 
do Concílio Vaticano II, o documento que sozinho: “ocupou a quinta parte de 
todas as sessões conciliares. Por aí, vemos que a Lumen Gentium é o principal 
de todos os documentos, e que merece uma atenção especial”130.

Conforme já destacamos, era através de tais entrevistas que os semina-
ristas entravam na vida do povo, ou pelo menos, este era um dos métodos e 
estratégias adotadas por eles para conhecer como a comunidade local pensa-
va em relação às questões de cunho religioso e de certo modo confirmar como 
a atuação tradicional do catolicismo, que desenvolvia uma prática pastoral 
distante da vida dos cristãos pobres da periferia e das cidades interioranas, 

128	  SALVADOR, Frei Enoque. Entrevista concedida ao autor na cidade de Poço Redondo, 
em 17 de janeiro de 2012.

129	  Constituição Dogmática Lumen Gentium sobre a Igreja, de 21 de novembro de 1964. 
Papa Paulo VI.

130	  VALENTINI, Demétrio. Revisitar o Concílio Vaticano II. São Paulo. Ed. Paulinas, 2011, p. 57.



Yago Campelo de Lima - Organizador

115

das ruas das grandes cidades ou da problemática do campo ou até mesmo 
a inexistência de um processo educativo capaz de criar a noção bíblica de 
teoria e prática, a consciência para a ação, a construção de um novo mundo e 
a transformação de um novo homem e uma nova mulher, da qual o método 
Paulo Freire de educação popular nos orienta.

No processo de conscientização, Comblin evidenciou a consciência política 
e cita Paulo Freire, para contrapor-se à consciência de opressão, pois “a opres-
são faz com que o oprimido internalize a imagem do opressor de tal forma que 
não conceba outro modo de relação social”131.  Sendo assim, não basta adquirir 
a consciência da opressão, já que ela mesma não é, em si, revolucionária. No 
diálogo com Paulo Freire, ressaltou o significado da conscientização política 
através de novos métodos de formação. A importância dessa perspectiva está no 
fato de que “a consciência não é direcionar o conhecimento já constituído para a 
consciência de alguém. Não se trata de transmitir mensagens. Ao contrário, deve 
despertar as possibilidades latentes das consciências adormecidas”132. Segundo 
Freire, “os oprimidos não veem ao homem novo como aquele que deve nascer 
da contradição, uma vez resolvida, quando à opressão dê lugar à libertação. Para 
eles, o homem novo são eles mesmos, convertidos em opressores133”.

Paulo Freire pensou a alfabetização de adultos a partir da realidade 
em que vive o sujeito. Desta, a partir da problematização do contexto desses 
indivíduos, surgem os temas geradores, o que também poderemos perceber 
na experiência de formação da Teologia da Enxada, conforme apontamos 
no capítulo em tela. Ambos tiveram, nas suas práxis, esse olhar diferenciado 
para a formação, seja na periferia urbana, seja em áreas rurais. Aliás, ao longo 
deste trabalho, já mencionamos várias das suas contribuições à formação de 
seminaristas, mas, sobretudo, de leigos e leigas, missionários e missionárias.

Além dos aspectos discorridos, as aproximações entre Paulo Freire e José 
Comblin também se dão por outros fatores. Ambos, foram perseguidos pela 
ditadura brasileira (1964-1985), e tiveram seus respectivos retornos ao país me-
diado por Dom Paulo Evaristo Arns, conforme informação confidencial nº 0471, 
que tinha como assunto: Articulações e Envolvimentos da Esquerda Clerical, 
de 28 de setembro de 1979, encaminhada do SNI para a DSI do Ministério 
da Justiça. Além de apontar Dom Paulo como um dos expoentes da esquerda 
clerical, afirmava que ele arregimentava adeptos para a sua causa. Segundo a 
referida informação,

131	  COMBLIN, José. Teologia de la Practica de la Revolucion. Tomo II. Bilbao: Desclée de 
Browver, 1979, p. 187.

132	  COMBLIN, José. Teologia de la Practica de la Revolucion. Tomo II. Bilbao: Desclée de 
Browver, 1979, p. 368.

133	  FREIRE, Paulo. Conscientização: teoria e prática da libertação: uma introdução ao 
pensamento de Paulo Freire. São Paulo: Centauro, 2001, p. 68.



Paulo Freire em Nós

116

D. PAULO EVARISTO ARNS, JOSÉ CARLOS DIAS e o Pe. VIRGÍLIO 
LEITE UCHOA estavam articulando a chegada do Pe. JOSÉ COMBLIN e 
do Sociólogo PAULO FREIRE, objetivando dar notável repercussão ao fato. 
[...] Recentemente, JOSÉ CARLOS DIAS, Presidente da Comissão Justiça 
e Paz da Arquidiocese de SÃO PAULO, compareceu ao DOPS, munido de 
uma procuração de D. PAULO EVARISTO ARNS, para consultar sobre a 
possiblidade de retorno ao BRASIL do Pe. JOSÉ COMBLIN, como turista134.

O documento reforça o que relatou Comblin sobre as movimentações 
de Dom Paulo Evaristo Arns no sentido de ajudar no processo do seu retorno, 
o que de fato se efetivou no início dos anos 1980. No entanto, como turista, 
como também se confirma a partir da solicitação descrita acima feita pelo 
advogado José Carlos Dias junto ao DOPS. Durante esse processo de retorno 
ao Brasil, Comblin e seu grupo de atuação em Talca e no Nordeste brasi-
leiro, estiveram divididos entre dois projetos: o Seminário Rural de Talca 
e o Seminário Rural do Avarzeado, em Pilões, região brejeira da Paraíba.

O encontro entre o padre Comblin e o educador Paulo Freire, aconteceu 
anos depois. Neste período o padre Comblin já não podia entrar no Chile nem 
mesmo como turista, como fazia depois que foi expulso em 1980 daquele país 
pela ditadura Pinochet. Em carta encaminhada a Raimundo Nonato, afirmou 
o seguinte: “encontrei dom Carlos Gonzalez que ainda tem a esperança de con-
seguir entrada no Chile para mim por alguns dias para fazer a revisão. [...] Se 
não for no Chile seria no Sul da Argentina”135. De fato, Dom Carlos Gonzalez 
não conseguiu, e quando Comblin precisou fazer algumas revisões e avaliações 
com as atividades que se desenvolvia no Chile, especialmente sobre o Seminário 
Rural de Talca, tais encontros aconteciam na Argentina. Por último, a corres-
pondência do padre termina com um alerta: “não deixem de preparar tudo 
para a vinda de Paulo Freire. Importante para a imagem externa do Centro”136. 
Pois bem, Paulo Freire foi ao CFM e ministrou um curso durante uma semana 
para a equipe de formadores e formandos do Centro de Formação Missionária.

Estando no CFM a convite do padre José Comblin, a presença de 
Paulo Freire num espaço de formação para jovens leigos Católicos que, do 
ponto de vista metodológico – a Teologia da Enxada, tinha relação direta 
com a proposta freireana, é mais um fator que contribuiu para fortalecer 
as convergências entre ambas as propostas, e sobretudo entre o padre José 
Comblin e o educador Paulo Freire.

134	  Arquivo Nacional – SIAN, FUNDO: Serviço Nacional de Informações - BR DFANBSB V8, 
Articulações e envolvimentos da esquerda clerical, 1979, p. 03.

135	  COMBLIN, José. [Correspondência]. Destinatário: Raimundo Nonato de Queiroz. 
Bruxelas,16 out. 1985. Arquivo Memorial Raimundo Nonato, Bayeux-PB.

136	  COMBLIN, José. [Correspondência]. Destinatário: Raimundo Nonato de Queiroz. Bruxelas, 
16 out. 1985. Arquivo Memorial Raimundo Nonato, Bayeux-PB.



Yago Campelo de Lima - Organizador

117

Sobre o momento da experiência que vivenciou no Centro de Formação 
Missionária, Freire mencionou:

É formidável quando, andando nas ruas da história, ao dobrar uma esqui-
na nos deparamos com um pedaço, pelo menos, de nossos sonhos sendo 
realizado. Foi comigo, nesta casa, o conviver por uma semana com aqueles 
e aquelas que pacientemente e impacientemente o fazem137.

Além da afinidade e aproximações intelectuais que põem a sintonia 
do pensamento e a perspectiva pedagógica de formação entre Paulo Freire 
e José Comblin, o contexto das suas vidas, marcadas pelas perseguições que 
sofreram no período da ditadura conectam mais ainda a trajetória de ambos, 
associada à luta contra as injustiças e todas as formas de opressão, tendo 
na educação que liberta um forte ponto de convergência entre o sacerdote 
e o educador. De tal forma que, suas obras e o método de formação que 
empregaram em seus projetos de vida, são legados para a atualidade por 
ainda contribuírem ao caminho da consciência libertadora.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A análise da Teologia da Enxada à luz da pedagogia de Paulo Freire per-

mite compreender que a formação cristã e a educação popular podem se unir 
num mesmo horizonte libertador. A experiência coordenada por José Comblin 
rompeu com o modelo clerical tradicional, aproximando-se das comunidades, 
partindo de sua realidade concreta e valorizando a sabedoria popular como 
ponto de partida para a reflexão teológica e para a ação pastoral.

Ao identificar nas práticas de Comblin elementos como os temas gerado-
res, a pesquisa junto à comunidade, a centralidade do diálogo e o compromisso 
político com os oprimidos, este estudo confirma que a pedagogia freiriana não 
se limita ao espaço escolar, mas pode fecundar outras áreas da vida social e 
eclesial. O legado desses dois homens — perseguidos pela ditadura, mas incan-
sáveis na defesa da dignidade humana — permanece atual e necessário. Num 
tempo marcado por novas formas de exclusão e por tentativas de silenciar vozes 
críticas, a força mística e libertadora que animou Freire e Comblin continua a 
convocar-nos a construir comunidades mais justas, conscientes e solidárias, 
onde a fé e a educação se reconhecem como caminhos de emancipação.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

CALADO, Alder Júlio Ferreira. Educação popular. João Pessoa: CCTA/
UFPB, 2020.

137	  Livro de Crônicas do CFM apud SILVA JUNIOR, 2014.



Paulo Freire em Nós

118

Constituição Dogmática Lumen Gentium sobre a Igreja, de 21 de 
novembro de 1964. Papa Paulo VI.

CALADO, Alder Júlio Ferreira. Educação popular e Teologia da enxada: 
Múltiplas incidências – Interlocução com Paulo Freire e José Comblin. 
Revista Consciência, 2010. Site: https://revistaconsciencia.com/educacao-
popular-e-teologia-da-enxada-multiplas-incidencias-interlocucao-com-
paulo-freire-e-jose-comblin/. Acesso, em: 20 de jul. 2025.

COMBLIN, José. Teologia da enxada. Rio de Janeiro: Vozes, 1977.

COMBLIN, José. Teologia de la Practica de la Revolucion. Tomo II. Bilbao: 
Desclée de Browver, 1979.

COMBLIN, José. [Correspondência]. Destinatário: Raimundo Nonato de 
Queiroz. Bruxelas,

16 out. 1985. Arquivo Memorial Raimundo Nonato, Bayeux-PB.

Curso de Teologia: A Experiência do Seminário Regional do Nordeste. 
Sob a direção de Pe. José Comblin. 2ª parte. Recife, 1970. p. 29.

FREIRE, Paulo. Os cristãos e a libertação dos oprimidos. Lisboa: Edições 
Base, 1978.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e terra, 1987, 
p. 39.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: o reencontro com a pedagogia 
do oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 1997.

GUEDES NETO, Adauto. Teologia da enxada e ditadura militar: relações 
de poder e fé no agreste pernambucano entre 1964 e 1985. São Paulo: 
Editora Paco, 2014.

LÖWY, Michael. A Guerra dos Deuses: religião e política na América 
Latina. Rio de Janeiro. Editora Vozes. 2000.

MAINWARING, Scott. Igreja Católica e Política no Brasil (1916-1985). 
São Paulo: Editora Brasiliense, 2004.

VALENTINI, Demétrio. Revisitar o Concílio Vaticano II. São Paulo. Ed. 
Paulinas, 2011.



PAULO FREIRE, FAROL CRÍTICO 

E AFETIVO NA TRAVESSIA 

DEMOCRÁTICA BRASILEIRA





121

Yago Campelo de Lima138

I

DEMOCRACIA BRASILEIRA: UM QUEFAZER
Em maio deste ano, ofereci um curso pedagógico livre, online e sín-

crono, intitulado Paulo Freire: um nome e uma pedagogia ainda atuais?  
Docentes de Minas Gerais, Pernambuco, São Paulo e Santa Catarina parti-
ciparam dos três encontros que compuseram o percurso formativo, movidos 
pela convicção — explícita ou silenciosa — de que Paulo Freire ainda tem 
algo a nos dizer sobre nossa temporalidade e suas dramaticidades.

Em síntese, o que estávamos ali, naquele espaço digital fazendo, era 
testemunhando da atualidade do pensamento de Freire. Testemunhando 
de uma teoria educacional atemporal, que tem rompido períodos históricos, 
por isso, clássica. Paulo Freire, um clássico não só brasileiro, mas um mun-
dialmente reconhecido no campo educacional e para além dele.

 É ele um clássico que não tem cessado de se fazer presente e nem deixa-
do de ser (uma) referência e um referencial crítico para tantos e tantas, como 
um farol que aponta caminhos na escuridão, como força afetiva a despertar 
em nós todos e todas, centelhas de esperança, ao modo de Benjamin.139

138	 É um educador-historiador brasileiro. Mestre em História pela UFCG. Especialista em 
Gestão Escolar pelo IFES. Especialista em Fundamentos da Psicanálise: teoria e clínica 
pelo Instituto ESPE. Licenciado em História pela FAFICA-PE. É um estudioso do pensa-
mento freiriano há mais de dez anos.  É autor dos livros Tempo que nos ensina: ensaios 
para uma pedagogia do agora e Mariposas Noturnas: uma história de prostituição. É 
professor do Coleguium Rede de Ensino-MG. yagocampelo2018@gmail.com

139	  BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas I. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre 
literatura e história da cultura. 8.ed. São Paulo: Brasiliense, 2012.



Paulo Freire em Nós

122

Centelhas de esperança, ao modo de Walter Benjamin, não são clarões 
que iluminam o caminho inteiro e o tempo todo, mas lampejos fugidios 
que surgem na fenda do tempo. Para o filósofo, essas centelhas habitam as 
ruínas, sussurram nos interstícios da história e pedem para ser reconheci-
das — não para consolar, mas para convocar à ação, como se cada fagulha 
guardasse o peso e a urgência de um mundo por vir, de um vir a ser, como 
com otimismo acreditava Freire.

Retiremos, à título de curiosidade, Paulo Freire e sua pedagogia-filosofia 
da história da Educação brasileira... o que nos restará? Muito pouco. Isto é, em 
termos de ideias e pensamentos genuinamente brasileiros. Ele é a pedra angular 
para isto que chamamos de pedagogia crítica no país e no mundo, e que mais 
do que nunca ecoa e ressoa, pela dramaticidade da hora atual; de um tempo 
feio, desumanizante, não fraterno e solidário, opressor das gentes e de seu ser. 
De sua vocação ontológica de ser mais. Para Henry Giroux, “Paulo Freire é um 
dos mais importantes educadores críticos do século XX”, assim como um dos 
fundadores da pedagogia crítica na história da Educação do mundo.140

 Este texto, de alguma forma, nasce das reflexões tecidas e compar-
tilhadas no primeiro encontro do curso, que teve como tema gerador de 
nossas problematizações e discussões Democracia brasileira: um que fazer.

Mediante o que se tem experimentado historicamente no cenário bra-
sileiro dos últimos anos, e existindo humanamente neste contexto global de 
esmorecimento das democracias, esta temática não poderia estar ausente 
de nossas tentativas de reflexão, especialmente a partir da perspectiva frei-
riana. Como um estudioso atento ao pensamento de Paulo Freire, eu sabia 
que ele teria muito a nos dizer sobre nossa (in)experiência democrática,141 
sobretudo por nos convocar ao ato responsivo do comprometimento ético 
e político para com a democracia.

Compromisso que nos faz ser testemunhas fiéis dela, não como mera 
abstração idealizada, mas como possibilidade concreta de vida coletiva. Para 
aqueles e aquelas que aspiram a uma educação como prática da liberdade, 

140	  GIROUX, Henry A. Paulo Freire e a promessa de uma pedagogia crítica em tempos 
sombrios. In: FREIRE, Ana Maria Araújo. (Org.). Testamento da presença de Paulo Freire, 
o educador do Brasil. São Paulo: Paz e Terra, 2021, p.179.

141	  No capítulo II de seu Educação como prática da liberdade Paulo Freire faz uma análise 
sócio-histórica de nossa formação, como povo brasileiro. Eu arriscaria dizer que ele em-
preendeu uma leitura antropológica de nossa evolução histórica como poucos ousaram 
e conseguiram fazer, com exceção de Gilberto Freyre, outro pernambucano; porque se 
deteve para além da análise simplista dos fatos, buscando perceber como nossa história 
condicionante refletiu-se nos comportamentos do homem e da mulher brasileiros, em 
suas privações e silêncios, resistências e opressões a moverem-se ainda assim na história, 
e como isto implicou na constituição desta sociedade autoritária nossa. FREIRE, Paulo. 
Educação como prática da liberdade. 44.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2018.



Yago Campelo de Lima - Organizador

123

como propôs Freire, é imprescindível compreender que essa experiência não 
floresce sob regimes ou sociedades autoritários. Ao contrário: a educação 
notadamente libertadora, em sua perspectiva, é filha da democracia e só 
pode se realizar a partir dela e por meio dela.

Isso contudo, não significa fazer uma defesa intransigente da democracia 
liberal representativa, sem questioná-la em suas limitações reais. Significa, 
contudo, a partir da materialidade de nossa experiência democrática liberal 
brasileira pensarmos que outros modelos entre nós se fazem possíveis, bus-
cando o desenvolvimento e aperfeiçoamento de mecanismos que a tornem 
melhor, mais profunda e efetiva, mas nunca sem ela. Como já afirmei em outro 
momento: uma democracia mais democrática, menos retórica, mais povo.

Não foi sem razão ou aleatoriamente, que no título da primeira aula 
aparece a palavra quefazer tal como a escreve Freire em seus textos. Afirmo 
que o quefazer nele é mais que só uma expressão, tem força de conceito. O 
quefazer como um por vir, um vir a ser que ainda não é, por enquanto... é 
um por fazer, um não pronto, um quefazer que exige reflexão-ação-reflexão, 
por isso está também no campo da práxis. Este quefazer atravessa conside-
ravelmente a obra freiriana.

E não é isto mesmo a democracia entre nós todos e todas brasileiros, um 
ainda quefazer, sobretudo quando se é herdeiro e tributário de uma passado-
-presente autoritários como os nossos? É caminho ainda a ser percorrido e des-
bravado, é amanhã a ser desenhado e construído como possibilidade histórica.

Mas no quefazer problematizado-proposto por Paulo Freire há um 
encantamento; é a ideia da história como possibilidade, nunca como deter-
minismo. Este é um apontamento em aberto, um para ser feito, possível de 
criação e execução, é um ainda não feito, mas que, problematizado, pode 
se constituir como um vir a ser. O quefazer de Freire faz-se um diálogo 
profundo com a noção de tempo histórico problematizado, refletido, por 
isso, é ele mesmo a antítese do pronto-determinado.

O quefazer é dinâmico porque está em movimento, é mutável, refor-
mulável e contraditório; por isso mesmo, é tarefa histórica dos homens e 
mulheres, que, enquanto seres de cultura, têm a possibilidade de viabilizá-lo. 
Por isso é possível sonharmos criticamente com um hoje e um depois mais 
solidários e democráticos.

Por isso, pensar a democracia brasileira exige mais do que só revisitar 
os discursos oficiais ou as estruturas formais de poder. Requer desvelar o 
processo histórico que moldou nossa cultura política e educacional, pro-
fundamente enraizada em práticas excludentes, em heranças coloniais e em 
formas de autoritarismos que se renovam ciclicamente e que em nós povo 
brasileiro, deixaram marcas.



Paulo Freire em Nós

124

Nesse cenário, o pensamento de Paulo Freire não apenas se mantém 
atual, mas se mostra urgente. Sua pedagogia crítica não se limita a uma 
teoria educacional; é, sobretudo, uma ética do compromisso com a libertação 
humana, com a justiça social e com a construção de uma sociedade verda-
deiramente democrática, por isso se fez universal, e rompeu os limites e as 
geografias humanas do Brasil. Isso de forma mais profunda e explicitada 
encontra-se em meu recente livro publicado Tempo que nos ensina: ensaios 
para uma pedagogia do agora (2025).

Freire propõe uma concepção de democracia que vai além da institu-
cionalidade: ela é vivida no cotidiano, construída na relação com o outro, 
forjada no diálogo e sustentada pela esperança ativa. Sua pedagogia, ao 
centrar-se na escuta, no respeito às diferenças e na valorização do saber 
popular que cada um e uma tem e traz consigo, em seus corpos, convoca 
educadores e educandos à participação política efetiva na (re)formulação 
da sociedade, daí seu pensar ser um pensar da práxis, porque incide sobre 
a transformação do próprio mundo e de suas estruturas opressoras.

II
Aqui se faz necessário explicitar que acepções de democracia invoco quan-

do dela falo e escrevo, sobretudo, a partir de Paulo Freire e Noberto Bobbio. 
A democracia neste texto, antes de ser só um regime de governo, é uma forma 
de experimentar a vida em sociedade, como afirma-nos Paulo Freire em seu 
Educação como prática da liberdade142. É assim que a percebo primeiramente.

Para além desta definição freiriana, por democracia entendemos e 
trazemos duas definições a mais para esse texto, ambas do filósofo e jurista 
italiano Norberto Bobbio. A primeira143 (ver na nota de rodapé) no sentido 
mais usual e conceitual em que, na teoria contemporânea da democracia con-
fluem três grandes tradições do pensamento político, que articuladas entre 
si nos dão uma visão geral do que é a democracia e um regime democrático.

142	  FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 44.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2018.

143	  “Na teoria contemporânea da Democracia confluem três grandes tradições do pensa-
mento político: a) a teoria clássica, divulgada como teoria aristotélica, das três formas 
de Governo, segundo a qual a Democracia, como Governo do povo, de todos os cida-
dãos, ou seja, de todos aqueles que gozam dos direitos de cidadania, se distingue da 
monarquia, como Governo de um só, e da aristocracia, como Governo de poucos; b) a 
teoria medieval, de origem “romana, apoiada na soberania popular, na base da qual 
há a contraposição de uma concepção ascendente a uma concepção descendente da 
soberania conforme o poder supremo deriva do povo e se torna representativo ou 
deriva do príncipe e se transmite por delegação do superior para o inferior; c) a teoria 
moderna, conhecida como teoria de Maquiavel, nascida com o Estado moderno na 
forma das grandes monarquias, segundo a qual as formas históricas de Governo são 
essencialmente duas: a monarquia e a república, e a antiga Democracia nada mais 
é que uma forma de república...” BOBBIO, Norberto; MATTEUCCI, Nicola; PASQUINO, 
Gianfranco. Dicionário de política. vol. 1. 11.ed. Brasília: Editora UNB, 1998, p.329.



Yago Campelo de Lima - Organizador

125

A segunda numa perspectiva filosófica: como um ideal que tem “atrás de 
si toda a parte melhor da história do homem e tem diante de si a possibilidade 
de realizar aquela direção do desenvolvimento histórico pela qual a nossa 
história é a história dos homens e não das bestas.” E conclui seu pensamento 
o autor: “qual fé? A fé na democracia. Qual democracia? A democracia como 
ideal de igualdade e tarefa de justiça.”144 É nesta acepção filosófica de demo-
cracia que acredito. Acrescentaria apenas: e como caminho de liberdade.

Por isso é necessário afirmar que, todas as vezes que eu mencionar a 
democracia neste escrito, estou pensando-a não somente como uma forma 
de governo partilhada por um determinado povo, mas, sobretudo, como 
forma de experimentar a vida, como ideal de igualdade, tarefa de justiça e 
caminho de liberdade entre os humanos. É este o ideal de democracia que 
encontramos na obra de Paulo Freire.

Sabemos, contudo, que isto não é tarefa fácil a ser realizada, mas precisa 
existir enquanto horizonte e perspectiva em nós educadores e educadoras 
comprometidos com a educação brasileira, com um ideal de escola a serviço 
da vida e do bem, nunca contra estes. Escola que pode ser um importante 
agente dessa transformação; a democratização de nossa sociedade autoritária.

A democracia, segundo Freire, é ao mesmo tempo um ideal a ser per-
seguido e uma prática concreta que se constrói cotidianamente. Não se trata 
apenas do funcionamento de instituições políticas, mas de uma forma de 
viver e conviver, baseada no respeito à dignidade humana, na participação 
coletiva e na justiça social. É nesse sentido que ele afirma que a “democracia 
é uma forma de experimentar a vida.”145

No entanto, o filósofo e pedagogo não romantiza a realidade brasileira. 
Ele reconhece que nossa trajetória histórica foi marcada por uma cultura 
autoritária, excludente e antidemocrática, que deixou cicatrizes profundas 
em nossas instituições e práticas sociais. Por isso é fundamental analisar-
mos nossa experiência histórica enquanto povo brasileiro, nossas práticas 
e posturas historicamente construídas, a partir de “uma formação colonial, 
escravocrata, sem povo, reflexa, antidemocrática. E sem deixar de considerar 
uma de suas mais fortes marcas, sempre presente e sempre disposta a flo-
rescer nas idas e vindas do processo: a nossa inexperiência democrática.”146

Essa inexperiência democrática nossa de que fala Freire não é ape-
nas um diagnóstico, mas um chamado à ação. Significa que ainda estamos 

144	  BOBBIO, Norberto. Qual democracia? São Paulo: Edições Loyola, 2014, p.41.

145	  FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 44.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2018, p.90.

146	  FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 44.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2018, p.89.



Paulo Freire em Nós

126

aprendendo a viver democraticamente, a lidar com o dissenso, a valorizar 
o diálogo e a respeitar as diferenças que compõem o nosso existir.

III

INDICADORES E DESAFIOS CONTEMPORÂNEOS
Dados recentes revelam a fragilidade da democracia no Brasil, indicadores 

estes legitimados pela própria história recente ou imediata do país. Segundo ran-
kings internacionais147, o país ocupa posições medianas em relação à qualidade 
de suas instituições democráticas. Em 2023, por exemplo, o Brasil figurava na 
58ª colocação entre 179 países analisados, em 2025 há um avanço insignificante 
para a 57ª posição entre 165 países e dois territórios observados.

Esses números, embora limitados, indicam que nossa democracia 
carece de fortalecimento institucional, participação cidadã e combate às 
desigualdades que a assolam. O 8 de janeiro de 2023 por exemplo, escan-
cara entre nós todos e todas a força viva de um passado autoritário que não 
reconhece seu lugar e insiste em se fazer presente, atuando contra nossa 
vontade de democracia. Os autoritarismos dos quais somos herdeiros são 
ainda obstáculos a serem superados.

Pensando com Freire a resposta a ser dada não está em abandonar a 
democracia, mas em aprofundá-la, melhorá-la e radicalizá-la no sentido da 
inclusão. Em suas palavras: “nossa preocupação deve ser com melhorar a 
democracia, e não apedrejá-la, suprimi-la, como se ela fosse a razão de ser da 
falta de vergonha que aí está. Nossa preocupação deve ser com fortalecer o 
Congresso. Quem atua contra ele, quem o fecha, são os inimigos da liberdade 
[…] O que temos de fazer, repitamos, é melhorar a democracia, é fazê-la mais 
eficaz.”148 Este texto seu de 1994 parece ter sido escrito para nossos dias.

147	  https://www.cnnbrasil.com.br/politica/brasil-recua-seis-posicoes-em-ranking-de-de-
mocracia-aponta-the-economist/

	 https://www.bbc.com/portuguese/brasil-56724695

	 h t t p s : / / w w w . p o d e r 3 6 0 . c o m . b r / p o d e r - i n t e r n a c i o n a l /
brasil-caiu-6-posicoes-em-indice-de-democracia-diz-economist/

	 h t t p s : / / w w w . e s t a d a o . c o m . b r / e s t a d a o - v e r i f i c a / b r a -
sil-ranking-democracias-censura-presos/?srsltid=AfmBOooShO-xdvopo-t4N9VciH_
UMeb3yegGKXZ4MYXkrR6L6YnLYuPg

	 https://www.infomoney.com.br/politica/brasil-recua-seis-posicoes-em-ranking-de-de-
mocracia-aponta-pesquisa-da-the-economist/.

148	  FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 4.ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2021, p.23.



Yago Campelo de Lima - Organizador

127

No que continua a nos orientar: “só a democracia, o seu aprofunda-
mento, o seu aperfeiçoamento, que implicam a superação de inúmeras injus-
tiças sociais, poderá, exigindo de nós mais esperança, demonstrar o quanto 
valeu a esperança com que lutamos. Na verdade, regime de exceção nunca 
foi introdução à democracia [...] Dagora em diante, temos é que consolidar 
a democracia, respaldar suas instituições, assegurar reformas fundamen-
tais que viabilizem o retorno do país ao desenvolvimento, ao equilíbrio da 
economia com que enfrentemos os problemas sociais que nos afligem.”149

Daí afirmar: “estou convencido de que, no hoje em construção que 
vivemos, uma das experiências a ser mais enfatizadas com vistas à melhoria 
ou ao aperfeiçoamento da democracia entre nós, considerando-se, sobre-
tudo, nossa forte tradição autoritária, é a da criação do gosto pela liberda-
de.”150 Gosto pela liberdade... a boniteza e a profundidade filosófica desta 
expressão! E só quem conhecendo profundamente a constituição histórica 
do povo brasileiro saberá com mais precisão o que significa este gosto pela 
liberdade de que Paulo Freire tanto falou em vida.

Gosto pela liberdade… há, nessa expressão, uma força e uma delicadeza 
que se entrelaçam como raízes antigas e flores recém-nascidas. Só quem 
penetra na trama histórica e cultural do povo brasileiro compreende o peso 
e a leveza desse anseio. Não é apenas o desejo de viver sem correntes, mas 
a pulsação de séculos que buscaram respirar sem medo. Paulo Freire viu, 
nesse gosto, a centelha capaz de mover consciências e reinventar mundos. 
São luzes que cintilam no instante em que o olhar volta-se para trás, res-
gatando do passado aquilo que, embora ameaçado de esquecimento, ainda 
pulsa como promessa para o presente e o futuro.

Isto porque, a liberdade não se herda. Ela se escolhe lucidamente. 
Se protege e se sustenta todos os dias. Lembrar da ausência dela entre nós 
como marca fundamental que a muitos foi negada secular e historicamente 
pode ser o primeiro passo para não deixar que ela se perca ante os arroubos 
autoritários do presente. A democracia é uma possibilitadora da liberdade151.

149	  FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. 12.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019, 
p.154-155.

150	  FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 4.ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2021, p.244.

151	  Liberdade jamais definida ou imposta por qualquer “modelo pré-definido”, como se fosse 
uma receita de bolo a ser seguida com garantias de “sucesso”, ao modo do que apregoa 
falaciosamente a ideologia neoliberal. Mas liberdade pensada como Sigmund Freud 
analisou a felicidade em seu Mal-estar na Civilização (1930): “cada um tem que descobrir 
a sua maneira particular de ser feliz.” Tal ideia aplica-se também à individualidade da 
liberdade, pois cada sujeito a buscará e a experimentará de um modo particular, único.



Paulo Freire em Nós

128

IV

ENSINAR DEMOCRACIA É POSSÍVEL?
À essa pergunta o Patrono da Educação Brasileira nos afirma: sim, é 

possível, mas... Os mas de Paulo Freire! Aqueles que nos colocam na dis-
cussão como um problema a ser refletido, e não como tema que se dá sem 
suas implicações político-filosófico-pedagógicas, que simplesmente se diz 
sem pensar no conteúdo do dizer.

Ele na medida em que afirma esta possibilidade concreta, nos tra-
ça diretrizes.

Afirma: ensinar democracia é possível. Para isto, contudo, é preciso 
testemunhá-la [...] Ensinar democracia é possível, mas não é tarefa para 
quem se desencanta da terça para quarta-feira somente porque as nuvens 
ficaram pesadas e ameaçadoras.

 Ensinar democracia é possível, mas não é tarefa para quem pensa que 
o mundo se refaz na cabeça das pessoas bem-intencionadas.

 Ensinar democracia é possível, mas não é tarefa para quem só pa-
ciente, espera tanto que perde o trem da história, como não é tarefa para 
quem, só impaciente, põe a perder seu próprio sonho.

Ensinar democracia é possível, mas não é tarefa para quem percebe 
a história e nela atua mecanicistamente, para os voluntaristas, donos da 
história. Engajar-se em experiências democráticas, fora de que não há en-
sino da democracia, é tarefa permanente de progressistas coerentes que, 
compreendendo e vivendo a história como possibilidade, não se cansam de 
lutar por ela, democracia.152

Progressistas coerentes, sempre Paulo Freire nos alertando para a 
dimensão da coerência e da ética no fazer docente daquele e daquela que se 
afirma comprometido com uma existência democrática, e com essa educação 
que dizemos-queremos como prática da liberdade. Sobre essa (in)coerência 
de que reclama Freire para a prática pedagógica, teci uma reflexão maior 
em meu recente livro Tempo que nos ensina: ensaios para uma pedagogia 
do agora (2025).

Daí a democracia precisar ser uma constante em e entre nós, como um 
ideal perene a ser sempre perseguido, repetido, defendido, ainda que possa, 
por vezes, parecer enfadonho. Repetido como um credo; uma confissão de fé. 
Aqui evoco alguns versos poéticos de uma poesia minha, Credo Democrático:

152	  FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 4.ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2021, p.244-246.



Yago Campelo de Lima - Organizador

129

Credo Democrático

Como o pão nosso de cada dia,

a democracia.

Como o pão nosso de cada dia,

a democracia.

Como o pão nosso de cada dia,

a democracia.

Amém!

Amém!

Amém!

Amem-a.

V

ASPECTOS POLÍTICO-PEDAGÓGICOS A SEREM TRABALHADOS
Mediante o exposto, pensar a materialidade de nossa democracia bra-

sileira e as visões de futuro para ela, implica reconhecer que a luta em nosso 
país por ela como forma de experimentar a vida, e como um regime político 
também, passa por uma série de possíveis ângulos a ser política e pedagogi-
camente trabalhados. Porque nada está pronto e nossas mazelas nacionais 
permanecem ainda vivas cá entre nós, e a vida e o futuro são ainda um 
sempre por fazer, um por tecer, a partir da concretude deste hoje histórico.

E com Paulo Freire perseguimos (ou tentamos) estes ângulos de que 
ele fala: o da justiça, sem a qual não há paz, aqui identifica-se uma aproxi-
mação da sua definição de democracia com a do filósofo italiano Norberto 
Bobbio para quem ela é entendida como ideal de igualdade e tarefa de justiça” 
entre os homens e as mulheres. Ele continua: “o dos direitos humanos, o 
do direito à vida, que implica o de nascer, o de comer, o de dormir, o de ter 
saúde, o de vestir, o de chorar os mortos, o de estudar, o de trabalhar, o de 
ser criança.”153

Reforça em seguida o garantido na Constituição Federal de 1988, nossa 
Carta Magna, o direito “de crer ou não” no que quer que seja, visto a laici-
dade do Estado. O de “viver cada um e cada uma a sua sexualidade como 

153	  FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 4.ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2021, p.247.



Paulo Freire em Nós

130

bem lhe aprouver, o de criticar, o de discordar do discurso oficial, o de ler a 
palavra.” Agora, o que dirá, parece estar dialogando com Freud ao afirmar: 
“o de brincar não importa a idade que se tenha.”154

Conclui: “o direito de não ser discriminado nem do ponto de vista do 
sexo, da classe, da raça ou por outra razão qualquer, como por ser dema-
siado gordo ou gorda ou demasiado magro ou magra.”155 E do direito e do 
dever de lutarmos contra o racismo que estruturou e continua estruturando 
a sociedade brasileira, matando os filhos deste solo nem sempre tão gentil. 
Bem como o de garantirmos com unhas e dentes a existência de nossos 
povos indígenas, com suas poéticas existenciais outras, em seus territórios 
que perdem desde 1500, quando da chegada do colonizador português.

É por isso que a nós que nos dizemos compromissados com esta so-
ciedade e com a tecitura de uma educação como prática da liberdade como 
possibilidade, “corresponde a esses direitos um dever fundamental: o de nos 
empenhar no sentindo de viabilizá-los.”156 Ele nos diz que esta é uma luta 
política “à qual indiscutivelmente a prática educativa criticamente realizada 
oferece indispensável contribuição.”157

E quanto a esta participação significativa, mas não única e soberana 
da prática educativa sobre a transformação social, afirma-nos lucidamente 
com sua esperança crítica, nunca ingênua: “se, por um lado, a prática edu-
cativa não é a chave para as necessárias transformações de que a sociedade 
precisa para que aqueles direitos e outros tantos se encarnem, de outro, sem 
ela, essas transformações não se dão.”158 O que dialoga com uma de suas 
máximas; não podendo tudo, a educação pode muita coisa.

No dia 8 de janeiro de 2023, o Brasil vivenciou um dos episódios mais 
sombrios de sua história recente: um atentado golpista que teve como alvo 
direto, não um sujeito específico, mas o próprio regime democrático, sua 
existência e funcionamento entre nós. Milhares de manifestantes159, incon-
formados com o resultado das eleições presidenciais de 2022, invadiram 

154	  Ibidem, p.247.

155	  Ibidem, p.247.

156	  FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 4.ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2021, p.247

157	  Ibidem, p.248.

158	  Ibidem, p.247.

159	  Em dois anos o STF responsabilizou 898 pessoas por atos antidemocráticos em 8 de 
janeiro de 2023. Balanço traz os principais dados e números sobre processos que tra-
mitam na Corte sobre a matéria. Para acessar o relatório completo ver: https://noticias.
stf.jus.br/postsnoticias/em-dois-anos-stf-responsabilizou-898-pessoas-por-atos-anti-
democraticos-de-8-de-janeiro/. Aceso em fev. 2025.



Yago Campelo de Lima - Organizador

131

e depredaram as sedes dos Três Poderes da República, a saber: o Palácio 
do Planalto, o Congresso Nacional e o Supremo Tribunal Federal. A ação 
foi coordenada (com participação direta do ex-presidente da República, 
agora em julgamento) e violenta, simbolizando uma tentativa de ruptura 
institucional e de deslegitimação do processo eleitoral democrático justo e 
transparente de 2022 no país.

O autoritarismo entre nós não é novidade. Novas, por vezes, são as 
formas e os jeitos com que irrompem. Lembramo-nos o historiador e soció-
logo brasileiro José Adilson Filho: “não seria justamente o autoritarismo, o 
reacionarismo e o golpismo mais familiares à nossa experiência histórica do 
que a democracia representativa, criada com o fim da Ditadura e a constitui-
ção de 1988? Na verdade, uma parte da sociedade – encapsulada pelos ares 
da redemocratização e de algumas conquistas sociais, políticas e econômicas 
– recalcou ou negligenciou a forte presença física e fantasmagórica de seus 
velhos demônios, enquanto a outra parte nunca deixou de se retroalimentar 
deles em suas práticas, afetos e representações.”160

É por isto que neste contexto de escaladas autoritárias, de um passado 
sempre vivo que se reatualiza entre nós, Freire nos diz: “a boa democracia 
adverte, esclarece, ensina, educa, mas também se defende das ações de quem, 
ofendendo a natureza humana, a nega e a rebaixa.”161 Daí a democracia neste 
sentido ser tarefa de justiça na defesa de si mesma e do respeito ao humano, 
punindo no crivo da lei quem quer se seja.

VI

A ESCOLA COMO ESPAÇO DE CONSTRUÇÃO DEMOCRÁTICA
A escola ocupa lugar central na pedagogia da democracia que muitos 

de nós ambicionamos. Para Freire, ela é o espaço onde se ensaia o mundo 
que se deseja construir, experimentando a própria vida que ali acontece 
também. Ele afirma: “é pondo em prática a conversa necessária na escola 
real que se fará a dos sonhos. Para se cuidar da escola real é preciso que a dos 
sonhos funcione como perspectiva, como desafio, como chamamento.”162

160	  ADILSON FILHO, José. Um olhar sobre o Brasil profundo: que história se conta da dita-
dura militar nas pequenas cidades brasileiras? In: ADILSON FILHO, José. (Org.) Ecos da 
ditadura militar no Brasil profundo.  João Pessoa: Editora do CCTA, 2025, p.25.

161	  FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 4.ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2021, p.248.

162	  GADOTTI, Moacir; FREIRE, Paulo; GUIMARÃES, Sérgio. Pedagogia: diálogo e conflito. 8. 
ed. São Paulo: Cortez Editora, p.95.



Paulo Freire em Nós

132

Esta, a dos sonhos, precisa existir como horizonte, como chamamento, 
para onde nos dirigimos enquanto seres históricos conscientes da necessária 
mudança do mundo, naquilo em que ele precisa ser refeito, redesenha-
do. Escola dos sonhos como horizonte que nos faz caminhar e nos man-
têm caminhando.

Repensar a escola e simultaneamente sonhar que é possível aperfei-
çoá-la se faz uma tarefa de reflexão. Questionar suas práticas pedagógicas 
não democráticas, herdeiras de nosso passado e presentes autoritários, é um 
imperativo, porque ela não pode funcionar atuando contra a democratização 
de nossa sociedade, mas precisa ser também propositora do mundo demo-
crático, e mais do que isso, precisa testemunhar disso que por vezes fala.

Portanto, ensinar democracia é possível. Mais que isso: é necessário. 
Contudo, esse ensino não se dá apenas por meio de conteúdos ou progra-
mas pedagógicos acríticos, mas pela vivência democrática autêntica em sala 
de aula, nas relações escolares, nas formas de gestão da escola e de escuta 
institucional. Uma escola hegemonicamente democrática só pode existir a 
partir de uma gestão democrática da mesma.

Para isso, não é qualquer pedagogia que nos serve — definitivamente, não! 
Especialmente em tempos marcados por um neoliberalismo feroz e excludente, 
inimigo da experiência democrática entendida como exercício da liberdade. 
De um neoliberalismo em que a vida humana, pouco ou quase nada importa.

Em um contexto como o nosso, em que “a pedagogia está agora su-
bordinada ao estreito regime de ensino voltado para avaliações que cami-
nham ao lado de um sistema de controle disciplinar frequentemente severo, 
os quais reforçam um ao outro mutuamente”163, como nos alerta Giroux, 
expoente da pedagogia crítica nos Estados Unidos, torna-se necessária a 
crença — e a luta esperançosa — por uma outra pedagogia.

Uma pedagogia que não seja complacente com o que aí está, nem com o 
que aqui entre nós também se impõe, por ora. Uma outra que vá “contra esse 
regime de idiotia ‘científica’ e pedagogia esvaziada, desprovida de qualquer 
elemento crítico de ensino e aprendizagem”164 que tentam nos vender como 
mais um dos tantos produtos comerciáveis.

A democracia brasileira ainda é um projeto inacabado, sujeito a avanços e 
retrocessos. A pedagogia crítica de Paulo Freire oferece uma lente ética, política 
e educacional para compreender esse processo e intervir nele como sujeitos da 
história. Trata-se de uma proposta que articula indignação com compromisso, 

163	  GIROUX, Henry A. Paulo Freire e a promessa de uma pedagogia crítica em tempos 
sombrios. In: FREIRE, Ana Maria Araújo. (Org.). Testamento da presença de Paulo Freire, 
o educador do Brasil. São Paulo: Paz e Terra, 2021, p.181.

164	  Ibidem, p.183.



Yago Campelo de Lima - Organizador

133

denúncia com anúncio, crítica com sonho, tudo isso existindo no sujeito docen-
te, sobretudo. É disto de que se trata a filosofia-pedagogia de Freire.

A educação, conforme os sentidos conceituais aqui discutidos, não 
pode ser compreendida meramente como um processo de transmissão de 
saberes, porque não é só isto. Reduzir o ensino à essa função instrumental 
seria ignorar sua dimensão mais profunda e transformadora. Educar, nesse 
contexto, é sobretudo um exercício de liberdade — uma prática que possibi-
lita a autonomia do sujeito, a construção crítica de si, do outro e do mundo, 
e o questionamento das estruturas que limitam a dignidade humana, como o 
neoliberalismo. É, portanto, um ato político e ético, em que o conhecimento 
é partilhado não para domesticar, mas para libertar, como propõe o Patrono.

A escola, nesse horizonte, é interpelada a ser muito mais do que um 
repositório de conteúdos e saberes. Ela deve se constituir como um espaço 
vivo de diálogo(s), resistência e criação coletiva de alternativas ao presente, 
um pouco desencantador. Inspirando-se no pensamento do filósofo indígena 
Ailton Krenak, essa criação de “futuros outros” exige uma reconexão com o 
que há de ancestral e essencialmente humano no humano.

Trata-se de uma volta ao humano não como reafirmação de um antro-
pocentrismo dominante e acrítico, mas como um caminho de reumanização 
— um resgate do humano historicamente negado e ferido atualmente por 
um modelo de sociedade neoliberal adoecedor e desumanizante. A escola, 
nesse sentido, é chamada a sonhar e agir, reinventando possibilidades de 
existência em meio às dores e enigmas de nosso tempo, que de alguma forma 
também nos diz como disse a Édipo: “decifra-me ou te devoro!”

Que a pedagogia freiriana continue sendo farol crítico e afetivo na 
travessia democrática brasileira.

E que Deus nos ilumine neste caminhar!

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ADILSON FILHO, José. (Org.) Ecos da ditadura militar no Brasil 
profundo.  João Pessoa: Editora do CCTA, 2025.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas I. Magia e técnica, arte e política: 
ensaios sobre literatura e história da cultura. 8.ed. São Paulo: Brasiliense, 
2012.

BOBBIO, Norberto. Qual democracia? São Paulo: Edições Loyola, 2014.

BOBBIO, Norberto; MATTEUCCI, Nicola; PASQUINO, Gianfranco. 
Dicionário de política. vol. 1. 11.ed. Brasília: Editora UNB, 1998.



Paulo Freire em Nós

134

FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. 12.ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2019.

FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha 
práxis. 4.ed. São Paulo: Paz e Terra, 2021.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 44.ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2018.

FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilização. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2011.

GADOTTI, Moacir; FREIRE, Paulo; GUIMARÃES, Sérgio. Pedagogia: 
diálogo e conflito. 8. ed. São Paulo: Cortez Editora, 2008.

GIROUX, Henry A. Paulo Freire e a promessa de uma pedagogia crítica em 
tempos sombrios. In: FREIRE, Ana Maria Araújo. (Org.). Testamento da 
presença de Paulo Freire, o educador do Brasil. São Paulo: Paz e Terra, 
2021.



EDUCAÇÃO E INTEGRALIDADE: AS MARCAS 

DA TRANSCENDÊNCIA NO PENSAMENTO 

PEDAGÓGICO DE PAULO FREIRE





137

Patrocínio Solon Freire165

PARA INTRODUZIR: ELEMENTOS PEDAGÓGICOS VOLTADOS À 
INTEGRALIDADE

O pensamento de Paulo Freire delineia reflexões que afirmem a exis-
tência de um percurso reflexivo acerca do que se pode denominar de com-
ponentes práxico-pedagógicos da educação libertadora. Trata-se de um 
percurso assumido a partir do intuito de conceber a história como locus 
primeiro de uma educação integral marcada pelas ideias de emancipação e 
de transcendência. Ambas fazem parte do edifício de práticas educativas que 
visam o compromisso com o desenvolvimento integral do ser humano. Não 
há emancipação se não for do ser humano por inteiro, assim como não há 
integralidade se não for com o intento do reconhecimento emancipatório, 
principalmente no que toca ao universo educativo.

165	  Doutor em Educação (UFPE), com pesquisa orientada ao conceito de Integralidade no 
Pensamento Pedagógico de Edgar Morin, Paulo Freire e Leonardo Boff - Linha de Pesquisa 
“Educação e Espiritualidade”. Mestre em Educação (UFPE), com desenvolvimento de pes-
quisa sobre o conceito do humano e da educação no Pensamento de Paulo Freire - Linha 
de Pesquisa “Teoria e História da Educação”. Possui Especialização em “Cultura e Meios de 
Comunicação Social (PUC - SP) e Gestão Educacional (FEBA - BA). Licenciatura Plena em 
Filosofia (UNICAP - PE) e Bacharelado em Teologia pelo Instituto Teológico Pio XI / UNISAL 
- Afiliado à Universidade Pontifícia Salesiana de Roma (UPS). Exerceu a função de Diretor-
Adjunto do Colégio Salesiano de Aracaju e membro do corpo diretivo-pedagógico das escolas 
salesianas no Nordeste como sócio colaborador. Desenvolveu atividades de Ensino, pes-
quisa e extensão nos diferentes níveis de ensino, em especial na Formação de Professores. 
Atua como professor efetivo do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de 
Pernambuco (IFPE), Professor Permanente do Programa de Pós-Graduação stricto-sen-
su (Prof-Filo/IFPE-UFPR) e integra o Grupo de Estudos em Linguagem e Práticas Sociais. 
Apresenta como linhas de interesse e pesquisa: Filosofia e Existência, Filosofia da Educação, 
Psicologia e Educação, Teoria da Complexidade, Educação e Espiritualidade, Pedagogia 
Freiriana, Gestão Educacional e Formação de Professores e Estudos da Integralidade.



Paulo Freire em Nós

138

Algo peculiar se afirma no pensamento de Paulo Freire: a transcen-
dência está imbricada na sua concepção de educação, no entanto, ela não é 
assumida em sua intensidade, isto é, ele considera a transcendência, admite 
a sua validade, mas não orienta diretamente a sua ação pedagógica pela 
transcendência dita vertical. Trata-se de uma pedagogia que reconhece o 
aspecto da transcendência nos dois âmbitos de verticalidade e horizonta-
lidade, especialmente em sua raiz religiosa e teológica, mas não a assume 
como questão central do seu pensamento pedagógico.

Por isso, o que aqui tentaremos desenvolver é a compreensão das 
marcas visíveis e históricas que visualizamos como sendo da transcendência. 
Da mesma forma, não é intuito nosso colocar a transcendência onde não há 
espaço para ela no pensamento do autor, mas sim, visualizar na proposta 
pedagógica que se apresenta, os principais elementos que podem indicar 
a interpelação que a transcendência faz ao processo de formação humana, 
principalmente no que toca à ética e à estética, à presença e ao diálogo.

Se a história é o lugar próprio das possibilidades humanas, é nela 
também que se concretiza a pedagogia da práxis (Mendonça, 2008, p. 22). 
Uma pedagogia histórico-dialética que se inicia na experiência da vida e tem 
o seu coroamento nas leituras decodificadoras das relações; uma pedagogia 
que se firma no campo das possibilidades e abre caminho para as práticas 
educativas mais humanizantes e humanizadoras; uma pedagogia que olha 
de frente para o ser humano e o concebe na sua inteireza, na conjugação das 
suas mais diferentes dimensões e na integralidade mais plena dos seus atos.

Paulo Freire toma a pedagogia da práxis como projeto de embasamento 
intelectual e educativo. Ele centraliza o seu discurso na dimensão histórica 
do ser humano, considerando as suas estruturas econômicas, políticas e 
sociais e a consequente necessidade de transformação das condições his-
tóricas de opressão. Mas essas condições carecem de sentido e significado. 
No discurso de Freire, a figura do oprimido dá o significado necessário para 
embasar a sua militância política e pedagógica, pois assume uma conotação 
iconográfica do que se possa chamar ‘destinatário primeiro do ato educa-
tivo’. A opção pelo oprimido assume o discurso dos despossuídos da terra, 
o que faz lembrar a direta relação com as figuras bíblicas dos “anawins” e 
do “pobre de Javé”, também presentes no discurso teológico na América 
Latina a partir da segunda metade da década de 1960 e que se explicita no 
desenvolvimento da Pedagogia Libertadora.

Desde “Educação como prática da liberdade” (2002) já é notória a 
opção de Paulo Freire pela mística militante cristã, o que fez com que fossem 
resgatados para o campo pedagógico conceitos como os de Espiritualidade, 
Graça e Transcendência (p. 47-49). Mesmo diante da sua postura críti-
co-histórica surgida da sua formação humanista marxista, Freire deixa 



Yago Campelo de Lima - Organizador

139

transparecer a influência que recebeu do humanismo cristão, em especial 
de Jacques Maritain, Georges Bernanos, Emmanuel Mounier e Alceu de 
Amoroso Lima.

A importância que tem o pensamento teológico na construção da peda-
gogia de Paulo Freire é fundamental para que se entenda o sentido de 
sua visão libertadora e humanista em relação aos seres humanos. Muito 
dessa influência se deve à própria história de vida de Freire e de mili-
tância em movimentos ligados à Igreja Católica e, posteriormente, à sua 
atuação profissional vinculada à Igreja. Contudo, a influência do catoli-
cismo francês, inspirado pelo “maritainismo” e pelas ideias de Mounier, 
durante as décadas de 1950 e 1960, no Brasil, asseverou a convicção cristã 
politicamente engajada e socialmente comprometida com as atividades 
comunitárias em defesa de uma vida de permanente libertação humana 
(Mendonça, 2008, p. 30).

A concepção freiriana de Transcendência é dialética. Não afirma a 
univocidade da transcendentalidade e nem o isolacionismo da mundanida-
de. História e Meta-história se afirmam e se revelam na sua mutualidade. 
Trata-se de uma mística histórica na qual a imanência-mundanidade é 
marcada pela sua luta político-pedagógica na história e a sua concepção 
transcendência-transcendentalidade é considerada para além do metafi-
sicismo dualista. Mundanidade e Transcendentalidade são as duas formas 
encontradas por Freire para afirmar o seu discurso educativo e libertador 
embasado na Transcendência.

Assim, acreditamos que o conceito de Transcendência, pautado na sua 
compreensão dialética entre mundanidade e transcendentalidade, compõe 
eixo importante que inspira o pensamento pedagógico freiriano. Tanto a 
relação histórica quanto a consideração dos aspectos Meta-históricos fazem 
parte de um mesmo processo que encontra no ser humano a compreensão 
do autêntico significado do quefazer pedagógico. É na consideração desta 
herança apreendida por Freire, em especial o Cristianismo, que se configura 
o que podemos chamar de uma educação profundamente humanista, capaz 
de perceber-se para além da educação meramente escolarizante e propor 
práticas condizentes com a autonomia e com a presença ética e estética dos 
sujeitos envolvidos no processo educativo.

UMA PEDAGOGIA HUMANISTA E HUMANIZADORA: A 
CENTRALIDADE DO SER HUMANO.

O Séc. XX foi marcado pelo desenvolvimento de diferentes correntes 
de pensamento filosófico, social e político. Na sua primeira metade, a Europa 
difundiu uma epistemologia profundamente marcada não mais pelo puro 
racionalismo, próprio da idade das luzes, mas pela aplicabilidade das ideias 
à prática, com o surgimento do pensamento marxista e da sua consequente 



Paulo Freire em Nós

140

aplicabilidade ao socialismo real e científico. O que parecia superação da 
metafísica clássica começou a ter diferentes interpretações, de tal forma 
que a história se deparou mais uma vez com uma espécie de reducionismo 
epistemológico e histórico e estar fora desse eixo ortodoxo parecia contra-
por-se ao desenvolvimento da humanidade.

O fracasso do socialismo real e as duas grandes guerras mundiais 
fizeram com que surgissem diferentes grupos que redimensionaram os me-
ta-discursos anteriormente absolutos e passaram a ter um ponto comum 
de interpretação da história: o ser humano. A centralidade já não era mais 
o pensamento religioso medieval ou o racionalismo antropocêntrico do 
Renascimento, mas o ser humano como ator e protagonista da sua própria 
história. E a consequência desta centralidade ecoa na formação de todos 
aqueles que procuravam o engajamento político e filosófico no decorrer deste 
tempo. Assim aconteceu quando do surgimento da Escola de Frankfurt na 
Alemanha, formada por grupos heteredoxos que questionavam os métodos 
socialistas e que, por isso, foram perseguidos e, com a ascensão do nazismo, 
puderam provar uma verdadeira diáspora pelo mundo; houve os grupos de 
cristãos que abraçando o discurso de Santo Tomás de Aquino, os neotomis-
tas, reinterpretavam a história à luz da busca de uma unidade entre a Razão 
e a Fé para os novos tempos; e, por fim, um grupo que se solidifica princi-
palmente a partir da segunda grande guerra mundial, os existencialistas, e 
que pode ser caracterizado a partir de dois grupos: um que assume a crítica 
radical a toda e qualquer metafísica teológica e se apega à radicalidade da 
liberdade e da existência; e o outro, que apega-se igualmente à liberdade e à 
existência do ser humano, mas não nega a possibilidade da transcendência 
presente na metafísica teológica.

Todos esses movimentos surgidos na Europa ecoam no Brasil for-
temente no campo político, social e pedagógico, principalmente através 
daqueles que indo para a Europa voltavam com ideias de emancipação e 
renovação social. Ligado aos movimentos de base, Paulo Freire recebe a 
influência, sobretudo, do Humanismo Cristão, que só pode ser compreen-
dido “pela relação a Cristo, o Deus-Homem, o homem mais perfeito e mais 
completo que existiu, segundo os Cristãos” (Nogare, 1994, p. 43) e que, 
por assim se apresentar, carregou atitudes profundamente direcionadas à 
Integralidade e à Emancipação do ser humano tais como: tratar os homens 
e as mulheres como pessoas, chamar pelo nome, anunciar a libertação para 
todos e pregar o amor.

Essa concepção antropológica considera como fundamental a com-
preensão do ser humano unitário, um composto de matéria e espírito e for-
mado por uma unidade substancial tão íntima e profunda chamada corpo e 
alma. Na mesma lógica da unidade, surge a definição de pessoa que, Segundo 
Nogare (1994), Santo Tomás de Aquino toma emprestado de Boécio: “pessoa 



Yago Campelo de Lima - Organizador

141

é toda substância individual de natureza racional: ou, o que dá no mesmo, 
pessoa é o ser que subsiste distinto na natureza racional” (p. 52). Mas é o 
personalismo francês de Emmanuel Mounier que exerce uma profunda 
influência no pensamento freiriano. Mounier recusa a solução do totalita-
rismo fascista e comunista, assim como o individualismo do capitalismo, 
e inaugura um projeto de reconstrução social positivo centrado na pessoa 
e que representa uma verdadeira civilização personalista. Uma civilização 
cujas estruturas e espírito se orientam para a realização do ser humano como 
pessoa; uma civilização em que as coletividades naturais são reconhecidas 
na sua realidade e cuja finalidade primeira é possibilitar a cada pessoa a 
oportunidade de viver como pessoa, isto é, conseguir alcançar o máximo 
de iniciativa e de responsabilidade da vida espiritual (Nogare, 1994, p. 135).

 O que Paulo Freire faz é tomar os conceitos e valores desta formação 
humanista e os incorpora através da prática à sua concepção de educação. 
Isso é fortemente apresentado nas suas obras produzidas durante o exílio e, 
sobretudo, nas obras pós-exílio, quando reavalia posturas e assume novos 
comprometimentos diante dos movimentos sociais e dos embates políticos 
causados pelos ventos da nova democracia mundial. Ele chega do exílio após 
um longo trabalho junto aos diferentes países em desenvolvimento e assesso-
rando diretamente o Conselho Mundial de Igrejas, Instituição que o tornou 
mais familizarizado à prática emancipadora presente no Cristianismo.

A educação e as atitudes pedagógicas dão espaço à transcendência 
quando se veem interpelados pelos anseios mais fundamentais e realiza-
dores da condição humana. O primeiro passo é tornar a pessoa elemento 
central do processo pedagógico, pois o ato de educar inclui o ato de existir 
individualmente como pessoa, assumindo a responsabilidade diante das 
situações e dos desafios que se colocam.

A centralidade da pessoa faz o processo formativo voltar-se para o 
humano em suas dimensões integrais: o ser humano físico e concreto, de 
situações históricas de embates e superações; o ser humano sensitivo, en-
riquecido pelas suas trocas e sensações; o ser humano que se relaciona e 
mantém os afetos como elementos de enriquecimento mútuo; o ser huma-
no que pensa, que sabe e que conhece, etc. Porém, nada se iguala ao que 
a educação pode fazer pautando-se nos fundamentos: olhar para além das 
dimensões, e através delas, e vislumbrar a ideia de que no fundamento de 
toda opção está uma realidade que é mais profunda e inobjetivável e que 
está na raiz de todas as nossas convicções e utopias e que é a partir dela que 
realizamos e percebemos o que há de mais verdadeiro em nós.

O fundamento da educação passa pela consideração da pessoa como 
centro. Educar é um ato de curiosidade que só pode ser efetivado pelo sujei-
to-pessoa que conhece e que é muito mais do que um sujeito manipulador de 
objetos a serem conhecidos. Conhecer é um ato de busca, de aproximação do 



Paulo Freire em Nós

142

objeto a ser conhecido e de distanciamento deste objeto para que se gere uma 
experiência relacional entre os sujeitos envolvidos no processo de educar. 
A educação compreende o ato de conhecer, mas não se restringe a ele. Para 
conhecer é necessário despertar uma paixão pessoal, um amor à liberdade 
sem a qual todo ato educativo e de conhecimento perde o seu sentido.

A razão e o fundamento de toda paixão amorosa, de toda liberdade e 
de todo amor está na transcendência. Prova disso é a tentativa em objetivar 
o que é para Freire a principal de todas as vocações: o ser mais. Por mais que 
tenha funcionado muito mais numa perspectiva política e emancipatória, 
o ser mais freiriano indica que há ‘algo mais’ que está no fundamento de 
todas as nossas opções e atividades pedagógicas, que é a transcendência. O 
ser mais se coloca para a transcendência numa perspectiva de ser menos 
do que a própria transcendência, pois ‘no que’ vai se tornar será muito me-
nos que a realidade transcendente que, em si, é muito ‘mais’ que o próprio 
‘mais’ já realizado.

A pessoa que está envolvida na própria existência já é por si voca-
cionada para a humanização.  “Vocacionado”, aqui, é um termo originário 
do discurso cristão que está presente nos escritos freirianos e é fruto da 
concepção de que o ser humano precisa ser reconhecido na história como 
protagonista do processo para a emancipação.

Daí que insista também em que esta “vocação”, em lugar do ser algo a 
priori da história é, pelo contrário, algo que se vem constituindo na his-
tória. Por outro lado, a briga por ela, os meios de levá-la a cabo, históricos 
também, além de variar de espaço-tempo a espaço-tempo, demandam, 
indiscutivelmente, a assunção de uma utopia. A utopia, porém, não seria 
possível se faltasse a ela o gosto da liberdade, embutido na vocação para 
a humanização. Se faltasse também a esperança sem a qual não lutamos 
(Freire, 1992, p. 99).

O processo de educar está imbricado no resgate histórico da liberdade 
que fundamenta a utopia. A negação da liberdade não encontra a sua origem 
em realidades meta-históricas. É na história que se constituem os sonhos 
e as esperanças que orientam os seres humanos para a superação de toda 
desumanização. O educador tem a função de ser guia do educando, mas é 
pelo educando, pela sua realidade, que começa o ato de humanização. Entre o 
que pertence ao educador e ao que pertence ao educando, o ponto de partida 
é sempre a experiência do educando. O “aqui” e “agora” do educador difere 
do “lá” do educando. Por isso que educar é partir do “lá” do educando para 
chegar ao “aqui” do educador e não se contentar com o “já chegado”, pois a 
meta é o “mais-além” (Freire, 1992, p. 59).

A educação ensina a paixão do ser humano pela liberdade. A liberda-
de de poder dizer-se enquanto ato pedagógico e enquanto ato pessoal de 
existência. Podemos nos dizer pela capacidade espiritual e racional da qual 



Yago Campelo de Lima - Organizador

143

somos portadores e a partir da qual tornamo-nos capazes de discernir entre 
o que o ser humano é, em boa parte do tempo em face de não-ser, e o que 
o ser humano poderá ser. Quase sempre estaremos a nos deparar com o 
“pecado” da negação e a busca de superar este ato negador do ser humano. 
A nossa liberdade não consiste numa “salvação” já preestabelecida, mas 
compreende a ideia de que caminhamos no processo de construção deste 
projeto ‘salvador’.

Para Freire, a História é este lugar onde se exerce a liberdade. O lugar 
onde se cria a dialética pedagógica em que a educação é prática da liberdade 
e a liberdade é fruto de uma educação pautada na vocação ontológica do ser 
humano em ser mais:

Pensar a História como possibilidade é reconhecer a educação também 
como possibilidade. É reconhecer que se ela, a educação, não pode tudo, 
pode alguma coisa (...) Uma de nossas tarefas, como educadores e edu-
cadoras é descobrir o que historicamente pode ser feito no sentido de 
contribuir para a transformação do mundo, de que resulte um mundo mais 
“redondo”, menos arestoso, mais humano, em que se prepare a materia-
lização da grande Utopia: Unidade na Diversidade (Freire, 1997a, p. 36).

Se é na história onde se exerce a liberdade, é também na história o 
lugar onde se vive a transcendência, que aqui é vista como fundamento da 
liberdade de educadores e educandos que estão num processo de comunhão 
e de unidade para o exercício da liberdade enquanto comprometimento 
fundamental do ser humano. É na história que encontramos com a utopia 
e com a esperança e é nela que todos os dias Freire desenvolveu os gestos 
de uma autêntica liberdade.

O projeto pedagógico emancipador mantém lealdade ao homem e à 
mulher. O educador progressista não separa a sua atividade militante da 
sua atividade teórica, mas ao contrário, ali encontra fundamento para as 
estratégias de ação (Freire, 2006, p. 70). Só a partir da capacidade de decidir 
e de romper com as experiências negadoras da vida é que o mundo pode ser 
reinventado. O mundo não é um suporte vazio onde o ser humano exerce 
as suas ações e derrama as suas frustrações. O Mundo é o suporte dinâmico 
do exercício do “eu” diante de realidades objetivas de um “não-eu”; é o loco 
onde se vive a liberdade, o sonho e a esperança. Pelo exercício da liberdade, 
o ser humano alimenta os seus sonhos e vislumbra o amanhã esperançoso 
que pulsa em seu ser (Freire, 2006, p. 31). A esperança torna a educação 
muito mais factível à medida que é busca militante pela libertação através da 
comunhão e do pensamento crítico que reinventam o mundo. O que nos faz 
esperançoso não é a certeza do já alcançado, mas o movimento da busca, pois 
“não foi a educação que fez mulheres e homens educáveis, mas a consciência 
de sua inconclusão é que gerou a educabilidade. É também na inconclusão de 
que nos tornamos conscientes e que nos inserta no movimento permanente 
de procura que alicerça a esperança” (Freire, 1997b, p. 64).



Paulo Freire em Nós

144

Se na dinâmica da liberdade, do sonho e da esperança o educador não 
é sozinho, tampouco o é o educando. O educador é aquele que junto com 
o educando desenvolve o ato de ensinar como uma tarefa especificamente 
humana, formando para além do mero treinamento técnico e para além 
da mera formação teórica. O educador inspira o educando a trilhar um ca-
minho pedagógico que não é neutro, que se define a favor da humanidade 
em consonância com a prática educativa. Na prática educativa o educador 
humanista faz opções claras e compatíveis com a busca do ser mais e que, 
de forma relacional, toca com propriedade o ser do educando. É uma opção 
não apenas pelo ser humano, mas uma opção a favor de tudo o que pode 
conduzi-lo à emancipação nos seus âmbitos diversos e nas suas mais dife-
rentes dimensões:

Sou professor a favor da boniteza da minha própria prática, boniteza que 
dela some se não cuido do saber que devo ensinar, se não brigo por este 
saber, se não luto pelas condições materiais necessárias sem as quais meu 
corpo, descuidado, corre o risco de se amofinar e de já não ser o testemunho 
que deve ser de lutador pertinaz, que cansa mas não desiste. Boniteza que 
se esvai de minha prática se, cheio de mim mesmo, arrogante e desdenhoso 
dos alunos, não canso de me admirar (Ibid., p. 115-116).

POR UMA PEDAGOGIA DA ÉTICA E DA ESTÉTICA
A pedagogia da práxis freiriana é a pedagogia da boniteza integral, 

isto é, envolve a prática de educadores e educandos movida pela respon-
sabilidade de torná-la esteticamente factível e humanamente realizadora. 
A beleza da prática enobrece a tarefa pedagógica e abre caminhos para um 
processo contínuo de inteireza e integralidade. Não basta que a prática seja 
correta, pois a retidão da conduta vem acompanhada da capacidade que 
comungar boniteza e eticidade. Nesta comunhão, revela-se o gosto pelo que 
se nos apresenta de tal forma que a arte de contemplar deixa de ser mero 
ato teórico para ser uma atitude estética.

Falar de ética e de estética na educação é preocupar-se com as convic-
ções mais profundas que compõe o ato humano de educar e de ser educado. 
O ponto de partida da ética pedagógica é sempre o olhar sobre a realidade, o 
olhar sobre o agir moral que antecede e sucede o próprio ato de educar. É um 
agir moral que vem acompanhado pela atitude estética, profundamente res-
paldada pela criticidade e pela responsabilidade do ato educativo. Por isso, 
ao falar de pedagogia da ética e da estética estamos falando de duas maneiras 
de conceber a prática educativa: a primeira, corresponde à compreensão do 
pensamento educativo de Paulo Freire como um processo ético-crítico; a 
segunda, por sua vez, corresponde às diferentes formas de conceber a prática 
da libertação como elemento de boniteza, eticidade e comunhão.



Yago Campelo de Lima - Organizador

145

A percepção da boniteza e a compreensão da ação boa estão ampla-
mente justificadas pelo toque humano na transcendência. a libertação está 
ancorada na liberdade e a boniteza está pautada na contemplação de tudo 
o que se apresenta como instigante na missão de gerar comunhão.

Segundo Dussel (2000), Freire é o “anti-Rousseau do século XX”166, 
pois cultiva uma dialogicidade intersubjetiva da razão discursiva ético-críti-
ca: “Freire não é simplesmente um pedagogo, no sentido específico do termo, 
mas é algo mais. É um educador da ‘consciência ético-crítica’ das vítimas, 
os oprimidos, os condenados da terra, em comunidade” (p. 427). Trata-se 
de uma consciência que não vigora no intimismo, mas na ação concreta de 
libertação. Freire acredita que é impossível educar sem que o educando se 
eduque a si mesmo no próprio processo de libertação. Essa consciência é 
fundamental para que o exercício da razão ético-crítica seja condição do 
processo de uma educação integral.

Por isso, o educando não é só a criança, mas também o adulto e, particular-
mente, o oprimido, culturalmente analfabeto, dado que a ação pedagógica 
se efetua no horizonte dialógico intersubjetivo comunitário mediante a 
transformação real das estruturas que oprimiram o educando. Este se 
educa no próprio processo social, e graças ao fato de emergir como “sujeito 
histórico” (Dussel, 2000, p. 435).

A proposta primeira da pedagogia freiriana é promover a consciência 
ético-crítica do educando, emergindo daí um novo “sujeito social”, capaz 
de alcançar a liberdade na práxis libertadora. Nisto, a ética na pedagogia 
freiriana não se restringe à forma teórica do agir, mas busca pensar a edu-
cação como objetividade do processo histórico, comunitário e real que faz 
com que o educando abandone a sua situação de vítima.

Na sua obra “Ética da Libertação” (2000), Enrique Dussel diz que 
Freire promove uma verdadeira “Revolução Copernicana” a partir da qual 
a pedagogia deixa de ser mera reflexão cognitiva do ato pedagógico para ser 
efetiva preocupação política e social. Por mais que a cientificidade pedagógica 

166	  Fazendo uma comparação entre Rousseau e Freire, Enrique Dussel assim se expressa: 
“Quando Rousseau definiu o sujeito da pedagógica moderna, foi encontrá-lo em Emílio, 
um moço, do sexo masculino, solipsista, sem pais nem tradição, um curriculum burguês 
para formar espírito técnico-industrial que se deveria contrapor ao ancien régime. 
Freire, ao contrário, em sua pedagógica transmoderna de libertação, apóia-se em uma 
comunidade de vítimas oprimidas, imersas em uma cultura popular, com tradições, 
apesar de analfabetos miseráveis... ‘os condenados da terra’. A causa de um educador, 
em tais circunstâncias, pareceria desesperadora: é o máximo de negatividade possível. 
No entanto, Freire julga o contrário. Por isso, no Capítulo III da Pedagogia do Oprimido, 
aborda o tema da ‘dialogicidade’ como o método que permite a prática da liberdade aos 
não-livres; é a ação discursiva da comunidade dos sujeitos da sua própria libertação. A 
conscientização continua o seu processo e se vai desenvolvendo como um movimento 
de radicalização crescente” (2000, p. 441).



Paulo Freire em Nós

146

de Freire seja negada por alguns, ele não consegue dissociar a opção profis-
sional do professor dos propósitos sociais e políticos (Freire, 1992, p. 80). 
Por isso, pensar a ética pedagógica freiriana é pensar o surgimento de uma 
ética amparada na crítica social e política, que é capaz de inaugurar uma 
educação libertadora e humanizadora.

A ética crítica está na raiz das iminentes ações educativo-libertadoras 
de Paulo Freire. Em se tratando de um modelo para muitos movimentos de 
educação e libertação na América Latina e na África, a educação de cunho 
crítico toma como elementos importantes a consciência da realidade e a sua 
análise transformadora. A educação parte das situações reais do educando. À 
medida que os educandos se dão conta da sua realidade, a própria realidade 
se transforma em superação da negatividade histórica, compreendendo um 
conjunto contínuo de rupturas e decisões. Há uma percepção mútua entre 
a transcendência vertical e a transcendência horizontal, em que a segunda 
é mais manifesta que a primeira.

A consciência é o primeiro passo para a ação ética. Somente de posse 
de um autêntico ato de consciência, no plano da apreensão objetiva, é que 
se torna possível a conscientização, que é a consciência crítica transfor-
madora. Educadores e educandos participam deste processo ativamente 
e se tornam sujeitos da liberdade e da libertação inerentes ao processo de 
educar. O educando não pode temer a liberdade por estar em condição de 
“oprimido”. O educador, por sua vez, é a única esperança do educando, 
mesmo que não seja ele a libertá-lo, o educador tem a obrigação moral de 
fazer valer as suas opções e guiar o processo educativo a partir da relação 
testemunhal e histórica com o educando.

A participação do educador encontra respaldo na vida do educando. 
Neste processo, não há professor e aluno em separado. O que há são dois 
seres humanos que ao mesmo tempo ministram conteúdos e deles apren-
dem a arte de concomitantemente serem professores e alunos. O educador 
é o principal responsável de despertar a consciência crítica no educando, 
assumindo aquela que é a principal missão do educador: “dar ao educando 
maior criticidade, ao ensiná-lo a interpretar a realidade objetiva criticamen-
te” (Dussel, 2000, p. 439).

Mesmo tendo o mundo como mediação e suporte, é o encontro de 
sujeitos que aponta para a comunhão dialógica. O “sujeito”, para freire, 
além da identidade individual implica a representatividade da comunidade 
dialógica dos oprimidos que através da consciência crítica desenvolve uma 
dialética colaboração com os educadores.

Freire desenvolve um discurso próprio a partir da realidade das vítimas 
do Nordeste brasileiro e da América Latina, para generalizar sua teoria e 
prática pedagógica na África primeiro e, posteriormente, em outros países 
periféricos, e também centrais. É uma pedagogia planetária que se propõe 



Yago Campelo de Lima - Organizador

147

o surgimento de uma consciência ético-crítica. Sua ação educadora tende, 
então, não só a uma melhoria cognitiva, até das vítimas sociais, ou afe-
tivo-pulsional, mas à produção de uma consciência ético-crítica que se 
origina nas próprias vítimas por serem os sujeitos históricos privilegiados 
da sua própria libertação. O ato pedagógico crítico se exerce no próprio 
sujeito e na sua práxis de transformação: a libertação assim é o “lugar” e 
o “propósito” desta pedagogia (Ibid., 2000, p. 443).

A responsabilidade da prática libertadora exige uma eticidade da pre-
sença na qual se manifesta a inerente vocação do ser humano em “ser mais”. 
A exploração e a dominação negam a presença ética e mascaram o teor de 
responsabilidade que há na ação educativa. A educação para a libertação tem 
como imperativo ético e político o desvelamento da verdade (Freire, 1997b, 
p. 92). E a verdade é desvelada pela via da ética e da estética. A ação que 
liberta é a ação que torna bonita a existência e os processos nela contidos. 
“Faz parte da natureza da prática educativa a esteticidade, quer dizer, a qua-
lidade de ser estética, de não ser alheia à boniteza” (Freire, 2003b, p. 157).

O saber estético também compõe o processo de conhecimento. 
Conhecer esteticamente é abraçar a curiosidade como algo que imprime 
gosto e boniteza. Para Freire, existe um tipo de curiosidade que faz com que 
nos entreguemos gostosamente à aventura de conhecer e, por ser assim, 
assume uma nova configuração e significado:

Nesse domínio, contudo, nossa curiosidade é desarmada, espontânea, sem 
rigorosidade metódica. Ela não é sem método, pois não há curiosidade a 
que falte método: ela é metódica em si (...) Ela me faz parar e admirar o pôr 
do sol. É o que me detém, perdido na contemplação da rapidez e elegância 
com que se movem as nuvens no fundo azul do céu. É o que me emociona 
em face da obra de arte que me centra na boniteza (Freire, 2006, p. 77).

A responsabilidade ética e estética cria uma mística educativa. O bom 
e o belo invadem a relação entre educador-educando e assim o fazem porque 
cada sujeito pedagógico carrega consigo um tipo de fé que imprime compro-
metimento com a “superação da realidade opressora e pela construção de 
uma sociedade menos feia, menos malvada, mais humana” (Ibid., p. 85); um 
tipo de fé que se compromete com os “condenados da Terra”, os excluídos, e 
assume a educação libertadora como forma privilegiada de se desenvolver a 
ética universal do ser humano, enfatizando, sobretudo, a responsabilidade 
no ato de educar a qual consiste em reconhecer a prática educativa como 
prática formadora de educadores e educandos (Freire, 1997b, p. 16).

Ética e estética assumem a conotação de universalidade. O sujeito 
individual e o sujeito coletivo vislumbram o agir ético-estético nas práticas 
que dão significado ao ato de educar. Aprender e ensinar são elementos ne-
cessariamente ético-estéticos. É uma postura que condena o cinismo negador 
do ser humano e não nega a beleza da verdade contida no ato pedagógico; 
é o compromisso de não iludir os mais fracos e nem sepultar o sonho e a 



Paulo Freire em Nós

148

utopia; é, enfim, uma ética que se sabe afrontada pela discriminação de 
raça, de gênero e de classe: “É por esta ética inseparável da prática educati-
va, não importa se trabalhamos com crianças, com jovens ou com adultos, 
que devemos lutar. E a melhor maneira de por ela lutar é vivê-la em nossa 
prática, é testemunhá-la” (BUBER, 1979, p. 14).

UMA PEDAGOGIA DA PRESENÇA: ENSINAR COMO QUEM 
APRENDE E APRENDER COMO QUEM ENSINA.167

O diálogo é encontro autêntico de ‘presença’. A atualidade do encontro 
implica “presença” em sua totalidade, na relação entre dois seres que se 
reconhecem e se afirmam na inteireza da existência. Ser inteiro é condição 
para o Encontro. Só há encontro na lucidez da ação e na veracidade das 
intenções. Assim também o é no ato antropológico de educar. A educa-
ção é permeada pelo encontro de intenções. Tanto para Buber quanto para 
Freire a presença é essencial para cumprir o “encontro”. Somente quando 
o outro se faz presente é que a presença se instaura. Presença e encontro 
são elementos indicotomizáveis, porém, nunca restritos a meros objetos ou 
experiências: “o essencial é vivido na presença, as objetividades no passado” 
(Buber, 1979, p. 14).

Para Freire, só é possível falar de presença pedagógica a partir da pre-
sença ontológica do ser humano. A presença pedagógica é possível por causa 
da presença que cada um se torna no mundo, com o mundo e com os outros. 
E, na mesma dinâmica de Buber, Freire acredita que a Presença autêntica 
reconhece a outra presença como um “não-eu” e, no ato de reconhecê-la, 
se reconhece a si mesma como presença interventora, transformadora e 
sonhadora. Na verdade, diz Freire, “seria incompreensível se a consciência 
da minha presença no mundo não significasse já a impossibilidade de minha 
ausência na construção da própria presença” (1997b, p. 20-21).

167	  A concepção de presença e diálogo em Paulo Freire evoca a compreensão dos mesmos 
conceitos em Martin Buber. Paulo Freire coloca o diálogo na perspectiva práxico-histó-
rica libertadora, isto é, o diálogo só existe na perspectiva dos indivíduos se permitirem 
horizontalmente não apenas um contato, mas uma troca de existências e de significados 
concretos de libertação. Nesse sentido, só é possível o diálogo se houver a superação 
da verticalidade entre os sujeitos, isto é, não pode haver diálogo entre opressor e 
oprimido, quem está em cima e quem está embaixo. Buber, por sua vez, evoca o diá-
logo na perspectiva existencial, pressupondo a ideia de que cada indivíduo carrega 
consigo a possibilidade da relação e que, dependendo da disposição do sujeito em se 
tornar presença é que o diálogo pode ou não ser tornar um elemento factual. Sobre 
isto, recorremos ao trabalho apresentado nesta Universidade sob a orientação do 
Prof. Dr. Ferdinand Röhr: QUERETE, Suzana Cortez Moraes. Diálogo e Educação. Estudo 
comparativo sobre o conceito de Diálogo no Pensamento filosófico e Pedagógico de 
Paulo Freire e de Martin Buber. Dissertação de Mestrado. Recife: Universidade Federal 
de Pernambuco, 2007.



Yago Campelo de Lima - Organizador

149

A finalidade da educação é levar o ser humano a assumir a sua pró-
pria condição. Na perspectiva educativo-crítica, educadores e educandos, 
professores e alunos, passam pela experiência de assumir-se

Como um ser social e histórico, como ser pensante, comunicante, trans-
formador, criador, realizador de sonhos, capaz de ter raiva porque capaz 
de amar. Assumir-se como sujeito porque capaz de reconhecer-se como 
objeto. A assunção de nós mesmos não significa a exclusão dos outros. É 
a “outredade” do “não-eu” ou do tu, que me faz assumir a radicalidade do 
meu eu (Ibid., p. 46).

A “pedagogia da presença”, portanto, explicita-se no reconhecimento 
histórico do encontro entre educadores, educandos e tarefa pedagógica. 
Esse encontro se revela no reconhecimento das identidades do sujeito, no 
diálogo entre esses sujeitos e na ideia certa de que somente pela presença é 
possível visualizar a educação como um ato de transcendência.

EDUCADOR E EDUCANDO: PARA ALÉM DA ESCOLARIZAÇÃO
Os processos educacionais mudam no decorrer dos tempos. Educar 

na Antiguidade tem uma configuração diferente da Idade Medieval, que 
se diferencia das épocas Moderna e Contemporânea. Em todas as épocas 
também mudam os processos pedagógicos e a postura dos sujeitos neles 
envolvidos. Em todos eles, no entanto, é imprescindível a existência da tríade 
educador-educando-tarefa pedagógica. A relação que há entre esses ele-
mentos dialoga diretamente com o conteúdo neles imbricados. O educador 
é o responsável por guiar o processo de ensino-aprendizagem, porém, não 
é o único componente deste processo, pois ensinar e aprender depende da 
predisposição de quem ensina e de quem aprende, mediatizados, sobretudo, 
pelo conteúdo que irrompe na realização do ato pedagógico.

Em determinados momentos localizamos os sujeitos pedagógicos num 
espaço próprio de ensino-aprendizagem. Já não basta a identificação dos 
sujeitos. Torna-se necessário nomear o espaço no qual se constrói o ato 
pedagógico propriamente dito. Em algumas épocas nomeamos este espa-
ço-aprendizagem como espaços necessários para afirmação dos sujeitos e o 
respectivo desenvolvimento de suas práticas. Assim acontecia nas Escolas 
filosóficas na Antiguidade, com os seus mestres e discípulos; assim eram os 
tutores e mestres da Filosofia e da Teologia na Idade Média e, mais recen-
temente, o surgimento do espaço escolar como loco pedagógico fortemente 
influenciado pela tradição do Renascimento e do Iluminismo.

A escola assumiu uma conotação específica de loco pedagógico, o lugar 
onde se ensinava e se aprendia conteúdos específicos e onde os sujeitos do 
ensino-aprendizagem eram chamados de professores e alunos. Instituiu-se, 
assim, o processo de escolarização que, dependendo da época, ora colocava 



Paulo Freire em Nós

150

a centralidade no conteúdo, ora no aluno, ora no professor. A escola carrega 
uma importância formadora incomensurável, pois é a partir dela que nas 
últimas décadas os processos pedagógicos são desenvolvidos.

Para Freire (2001), a escola não é apenas um lugar de interfaces com-
posto por professor, aluno e conteúdos. Muito menos o é um conjunto de 
estruturas amorfas que amontoam pessoas para garantir o cumprimento 
de um dado currículo. Tendo como ponto de partida a escola pública, a 
formação escolar precisa ser construída na criatividade: “Uma escola demo-
crática em que se pratique uma pedagogia da pergunta, em que se ensine e 
se aprenda com seriedade, mas em que a seriedade jamais vire sisudez. Uma 
escola em que, ao se ensinarem necessariamente os conteúdos, se ensine 
também a pensar certo” (p. 24). Nesta escola, os conteúdos e o currículo 
seriam formados a partir da experiência vivencial dos educandos. A escola 
deixaria de ser unicamente o espaço gnosiológico-conteudista, para ser o 
espaço-aprendizagem das experiências individuais e coletivas das diferen-
tes práticas políticas, gnosiológicos, artísticas, científicas, éticas, sociais, 
comunicativas etc.

O professor é portador de qualidades peculiares e delas depende o seu 
desempenho profissional. Freire elenca qualidades que aparecem juntas e 
sem ordem de importância dado o movimento dialético que há na relação 
educativa, no entanto, refere-se a categorias muito presentes no perfil identi-
tário de quem reconhece a presença histórica e vê nela elementos que tocam 
a profundidade mais autêntica da existência (2003c, p. 55-64).

O professor progressista é humilde, pois tem a consciência de que não 
basta a si mesmo e que a grandeza da prática educativa está muito mais na 
abertura às expressões complementares do que propriamente a univocidade 
de receituários pedagógicos. A humildade se abre à verdade à medida que 
ensinar transpõe o plano da onipotência epistemológica e do autoritaris-
mo licencioso. Educar é reconhecer a importância de que estamos sempre 
em relação e que o conhecimento do outro é sempre sinal de sabedoria e 
de verdadeiro conhecimento. E isto é ponto fundamental para o quefazer 
pedagógico na perspectiva da pedagogia da práxis: olhar e compreender 
o mundo de quem chega como elemento fundamental das ações de quem 
novamente parte para a meta do ser mais.

Educar é reconhecidamente um ato de amor. Daí, a amorosidade 
como sendo uma das qualidades fundamentais do ato de educar como ato 
de relação. Amar é sempre uma atitude combativa, pois o tempo todo an-
seia transformar situações de desamor em atos autênticos de amor verda-
deiro. Não há educação verdadeira que não seja por amor, isto é, os atos 
pedagógicos vêm permeados por atitudes afetivas de encontros autênticos 
e que envolvem o protagonismo da própria amorosidade, pois se trata de 
um “amor armado”, “um amor brigão de quem se afirma no direito ou no 



Yago Campelo de Lima - Organizador

151

dever de ter o direito de lutar, de denunciar, de anunciar. É essa a forma de 
amar indispensável ao educador progressista e que precisa de ser aprendida 
e vivida por nós” (Freire, 2003a, p. 57).

O educador que ama é o educador que não tem medo de educar, no 
amor, a própria coragem. É uma coragem virtuosa, compartilhada com os 
educandos e sinal de superação dos diferentes medos que invadem o quefa-
zer pedagógico. O educador corajoso enfrenta o medo concreto, o medo das 
estruturas que querem tolher o sonho, negar as opções políticas e arrancar 
a missão que irrompe na convicção de cada educador.

Tais qualidades até aqui expostas colocam os professores e professoras 
na condição de persistência pedagógica. Essa atitude irrompe em forma de 
outra qualidade que é a tolerância. Segundo Freire, não são possíveis uma 
seriedade pedagógica e uma experiência autenticamente democrática que 
prescindam do espírito de tolerância, pois “ser tolerante não é ser conivente 
com o intolerável, não é acobertar o desrespeito, não é amaciar o agressor, 
disfarçá-lo. A tolerância é a virtude que nos ensina a conviver com o dife-
rente. E aprender com o diferente, a respeitar o diferente” (Ibid., p. 59). A 
tolerância, portanto, é uma atitude individual que parte do convencimento 
mais pleno de cada um e se alastra no testemunho junto à coletividade dos 
sujeitos, isto é, o educador e os educandos assumem posturas por si, mas 
que incidem diretamente nas suas opções e realizações testemunhadas no 
loco pedagógico.

De entre tantas qualidades e virtudes, há uma que Freire identifica 
como sendo a virtude fundamental da prática educativa e democrática: a 
alegria de viver. É para ela que confluem todas as outras virtudes:

É me dando plenamente à vida e não à morte – o que não significa, de um 
lado, negar a morte, de outro, mitificar a vida – que me entrego, disponi-
velmente, à alegria de viver. E é a minha entrega à alegria de viver, sem 
que esconda a existência de razões para tristeza na vida, que me prepara 
para estimular e lutar pela alegria na escola” (Freire, 2003a, p. 63)

A força da vida é reconhecida na alegria de viver. Cada alegria en-
contra o seu sentido no compromisso que se tem com a vida. A educação 
progressista é a educação humanista que faz a opção pela vida, por ela luta e 
por ela delineia trajetos de realização e comunhão pedagógica. Cada espaço 
pedagógico corresponde a um espaço próprio de existência que compreende 
um espaço próprio de relação em que a vitalidade das ações encontra o seu 
sentido na relação entre a docência e a discência. Não há professor sem 
aluno, assim como não há aluno que se diga sem professor. Educar é uma 
aventura que leva em consideração tanto um quanto o outro como prota-
gonistas do ato de educar.



Paulo Freire em Nós

152

No primeiro capítulo da sua obra “Pedagogia da Autonomia” (1997b), 
Freire apresenta alguns aspectos que delineiam o significado do que se pode 
chamar de conexão entre o ensinar e o aprender, entre quem ensina e quem 
aprende, entre a docência e a discência. O autor está convencido de que 
a relação entre quem ensina e quem aprende visualiza o conteúdo como 
elemento mediador e facilitador, isto é, tem o significado formador e re-
-formador. Formador, no sentido de que ensinar não é apenas transferir 
conhecimento; re-formador, por acreditar que “quem forma se forma e 
re-forma ao formar e quem é formado forma-se e forma ao ser formado (...) 
Não há docência sem discência, as duas se explicam e seus sujeitos, apesar 
das diferenças que os conotam, não se reduzem à condição de objeto, um do 
outro. Quem ensina aprende ao ensinar e quem aprende ensina ao aprender” 
(Freire, 1997b, p. 25).

O encontro entre docência e discência é marcado, sobretudo, pelo gesto 
de quem conduz o ato pedagógico. Professores e professoras são responsáveis 
por demonstrar respeito e consideração para com a experiência dos edu-
candos. O que se produz no ato de ensinar é fruto do reconhecimento e da 
confiança de quem ensina em relação a quem aprende. O conteúdo sobre o 
qual se debruça quem ensina não é o único elemento da aprendizagem, pois 
a atividade ensinante está inserida no convívio social de homens e mulheres 
na história; é a partir desta relação ensinante que nos descobrimos também 
‘aprendentes’, permeados pela compreensão valorosa dos sentimentos, das 
emoções, dos desejos, da segurança, do medo a ser educado pela coragem, 
do amor armado e, principalmente pela alegria de viver.

O DIÁLOGO PEDAGÓGICO
A construção do conceito de diálogo no pensamento freiriano remon-

ta aos seus primeiros escritos, época em que ele esteve muito próximo ao 
pensamento personalista e existencialista, assim como, profundamente 
influenciado pelo pensamento de Martin Buber e Karl Jaspers. De Buber, é 
explicitado o pensamento acerca da existência humana, é nela que acontece a 
relação dialógica entre o eu e o tu, profundamente marcada pelo intento on-
tológico da convivência interpessoal entre os seres humanos e a sua relação 
com Deus; de Jaspers, toma-se a ideia de que o ser humano é essencialmente 
um ser de comunicação e, por isso, um ser que faz da sua relação com os 
outros um ato contínuo de diálogo (Mendonça, 2008, p. 123-124). O ponto 
de partida da concepção dialógica freiriana é, portanto, o reconhecimento 
de sujeitos existentes e capazes de comunicação. A educação é um processo 
de ‘dialogação’ no qual estão inseridos os sujeitos ‘dialogantes’. O sujeito 
dialógico e dialogante não é o sujeito que existe, mas o sujeito que, além de 
tomar consciência da existência, é capaz de compreendê-la em interação 
com outros sujeitos descodificadores.



Yago Campelo de Lima - Organizador

153

O diálogo enquanto elemento pedagógico dá à educação um status 
de fé recíproca:

E que é o diálogo? É uma relação horizontal de A com B. nasce de uma 
matriz crítica e gera criticidade (Jaspers). Nutre-se do amor, da humildade, 
da esperança, da fé, da confiança. Por isso, só o diálogo comunica. E quando 
os dois polos do diálogo se ligam assim, com amor, com esperança, com fé 
um no outro, se fazem críticos na busca de algo. Instala-se, então, uma re-
lação de simpatia entre ambos. Só aí há comunicação (Freire, 2002, p. 115).

A dimensão horizontal da relação é fundamento para a criticidade. Na 
educação categorias como o amor, a humildade, a esperança, a fé e a confian-
ça estão sempre presentes na edificação do edifício de valores pedagógicos 
e que estão enraizados nas convicções mais profundas e fundamentais da 
existência humana. Educar passa pela fé que há nas pessoas, no transcen-
dente, na capacidade ímpar de se efetivar na história as cifras que falam do 
ser mais e para ele se orientam.

 O caráter dialógico na educação gera o pensamento autêntico quando 
todos os sujeitos envolvidos têm a possibilidade de livre pensar e livre se 
expressar. O pensar autêntico está ligado ao pensar certo, num movimento 
de comunhão de uns para com os outros, gerando o intercâmbio de ideias.

O diálogo entre professores ou professores e alunos ou alunas não os torna 
iguais, mas marca a posição democrática entre eles ou elas (...) A diferença 
entre eles os faz ser como estão sendo. Se fossem iguais, um se converte-
ria no outro. O diálogo tem significação precisamente porque os sujeitos 
dialógicos não apenas conservam sua identidade, mas a defendem e assim 
crescem um com o outro. O diálogo implica um respeito fundamental dos 
sujeitos nele engajados, que o autoritarismo rompe ou não permite que 
se constitua (...). Não há diálogo no espontaneísmo como no todo-pode-
rosismo do professor ou da professora. A relação dialógica, porém, não 
anula, como às vezes se pensa, a possibilidade do ato de ensinar. Pelo 
contrário, ela funda este ato, que se completa e se sela no outro, o de 
aprender (Freire, 1992, p. 118).

A relação professor-aluno é uma atitude educativa que se afirma como 
ato criador. As relações entre educadores e educandos “incluem a questão 
do ensino, da aprendizagem, do processo de conhecer-ensinar-aprender, a 
autoridade, da liberdade, da leitura, da escrita, das virtudes da educadora, da 
identidade cultural dos educandos e do respeito devido a ela” (Freire, 2003a, 
p. 75). Há diálogo não apenas em torno dos conteúdos a serem aprendidos, 
mas também sobre a própria vida do educando, tornando a educação um 
ato contínuo de liberdade e humanismo. Nisto, a educação dialógica implica 
práticas democráticas em que os sujeitos são reconhecidos como sujeitos 
democráticos, detentores do direito e do dever de dizer a palavra e a liber-
dade. 	 A atividade docente do educador democrático é essencialmente 
um ato dialógico (Freire, 1997a, p. 84).  O amadurecimento mútuo entre 



Paulo Freire em Nós

154

educadores e educandos a partir da sua condição torna o diálogo um gesto de 
comunhão em que a diferença é tolerada em busca da unidade pedagógica.

O diálogo é uma categoria que emana no ato educativo a partir da 
disponibilidade pelo ato de ensinar. Ensinar pressupõe a disposição para o 
diálogo. A relação com os outros está na raiz do ato de educar, relação esta 
que é autêntica à medida que há disposição para uma comunicação verda-
deira e espaço de elaboração construtiva do conhecimento: “O sujeito que 
se abre ao mundo e aos outros inaugura com seu gesto a relação dialógica 
em que se confirma como inquietação e curiosidade, como inconclusão em 
permanente movimento na História (Freire, 1997b, p. 154).

No ato de ensinar está a convicção de que nada sabemos. Saber e ig-
norar o que se sabe é o primeiro passo de aproximação entre os sujeitos. Ter 
consciência desta condição nos torna abertos aos outros e nos faz provar a 
experiência de ensinar enquanto experiência verdadeiramente pedagógica. 
Aderir ao diálogo com os educandos é aceitar a opção fundamental de teste-
munhar o confronto perante as situações negadoras impostas pelo contexto 
histórico; aderir aos educandos tem a ver com a decisão do educador em 
tornar o educando cúmplice da mudança e da busca de conhecer, da opção 
que ele mesmo faz que é intervir no mundo.

O diálogo acontece à medida que o educador diminui a distância que 
os separa das condições malvadas em que vivem os explorados. A diminui-
ção desta distância possibilita a comunhão com a realidade, com os sonhos 
e com os desejos dos educandos: “com relação a meus alunos, diminuo a 
distância que me separa de suas condições negativas de vida na medida em 
que os ajudo a aprender não importa que saber, o do torneiro ou o do cirur-
gião, com vistas à mudança do mundo, à superação das estruturas injustas, 
jamais com vistas à sua mobilização” (Freire, 1997b, p. 156).

PARA NÃO CONCLUIR:  A INTEGRALIDADE PEDAGÓGICA COMO 
TOQUE HUMANO NA TRANSCENDÊNCIA.

O pensamento pedagógico de Paulo Freire carrega uma peculiaridade 
que lhe é própria: somente ele pode se afirmar como genuinamente pedagógi-
co desde o início e, como tal, detentor de um caráter histórico e político capaz 
de aproximar de forma unitiva a mundanidade e a transcendência. No seu 
pensamento, a transcendência é muito mais que a mera transcendentalidade. 
A transcendência é o alcance mais profundo e fundamental no qual acontece 
a ligação entre a história, que tem o mundo como suporte, e a meta-história, 
que se afirma como utopia para adiante. A percepção desse aspecto sutil na 
educação é que a torna elemento de integralidade e transcendência, movida 
pela dimensão espiritual que está no cerne da condição humana.



Yago Campelo de Lima - Organizador

155

Por isso, Freire desenvolve o seu pensamento a partir de uma atitude 
de “fé” práxico-histórica, fundamentada na experiência de re-ligação por ele 
vivenciada desde as suas experiências mais genuínas de transcendência e 
pelo atrelamento dessa experiência à mudanidade histórica, profundamente 
marcada pelo movimento da dialética herdado das sistematizações a que 
mais se dedicou. A práxis, por sinal, encontra na dialética marxiana a sua 
fundamentação e, em Freire, deve-se muito à sua opção política e vivencial 
desde muito jovem. O movimento dialético fundamenta o sistema da práxis 
no nível prático e teórico. É na práxis que o pensamento freiriano encontra 
respaldo e, na dialética, o modo pelo qual se desenvolve a sua concepção de 
homem, de mundo e de educação.

Para Freire, que teve uma formação cristã e marxista, não é difícil fazer 
a relação entre as dimensões menos sutis com as dimensões mais sutis do 
ser humano. O processo que guia o início é o mesmo que coordena o final. 
A imanência que revela a ação histórica não exclui a transcendência que a 
ela dá sentido.

A mundanidade e a transcendentalidade são interfaces da transcen-
dência. O ponto de partida dessa percepção é sempre o mundo, a história, 
o indivíduo, porém, sem perder a referência originária sobre a qual está 
erigida a ação humana. A integralidade acontece quando esses elementos 
são percebidos e compreendidos a partir do toque na transcendência. A 
educação integral é aquela que leva o indivíduo a compreender que a sua 
existência é a marca significada - cifrada – do que há de mais fundamental 
e realizador no seu ato existente. Compreendendo-se como existência é pos-
sível ao educando compreender não apenas a vida, mas também o sentido 
que nela habita.

Mais uma vez a dialética define o desenrolar do projeto educativo 
freiriano: a história que justifica também é justificada; a educação que for-
ma também é formada e o ser humano que é oprimido, uma vez oprimido, 
torna-se apto à libertação. A educação práxica se afirma como educação 
dialética e histórica. O grande diferencial em Freire, fato que ele já afirmava 
em “Educação e prática da liberdade” (2002), é que ele não se contenta 
com o teor histórico enquanto elemento determinante de si mesmo, mas o 
afirma a partir da ligação com uma realidade criadora e que está na raiz de 
toda significação. Tal ênfase apresenta uma significatividade espiritual: há 
um mais além de toda a história que fundamenta as buscas, as decisões e 
as convicções formuladoras do nosso existir.

Na perspectiva freiriana, a transcendência é mais que autotranscedên-
cia. Uma vez que não há separação entre o ato político e o ato educativo, a 
opção histórica e a utopia, o sonho e a esperança, a autotranscedência não é 
outra coisa senão o movimento inicial rumo à transcendência. É no mundo 



Paulo Freire em Nós

156

onde a inconclusão humana toma forma e a história, torna-se o espaço 
propício para a vivência dos condicionantes da existência.

Aqui, a educação é processo histórico de humanização. Como processo, 
a educação prima pelo embate e pelas sínteses que a história lhe permite e o 
protagonismo lhe confere; como história, este processo é concreto e se refere 
à vida mesma dos que dele participam; e, como processo de humanização, a 
educação abre-se à integralidade e ao aspecto formador do humano a partir 
dos fundamentos. A práxis educativa desse processo humanizador é eman-
cipatória, pois é pela educação que o sujeito se faz presente no mundo e a 
partir dele reconhece outras tantas presenças. Educar, portanto, é um ato 
de transcendência na atitude que gera sujeitos conscientes da sua própria 
identidade e do seu ato próprio de significar e ressignificar as presenças 
autênticas que diante dele se apresentam. O fundamento de todas essas sig-
nificações só pode ser ensinado pelo autêntico ato educativo: reconhecedor 
das presenças também autênticas e revelador das instâncias decisórias da 
nossa condição.

A educação, assim, passa a ser pensada na lógica dos fundamentos e 
dos fins. O ponto de partida, que é a práxis, já contempla o fim teleológico que 
é a humanização. Entre o fundamento e a meta educativa existe a realidade 
a partir da qual são afirmadas todas as ações de liberdade e de convicção do 
ser humano. Entre o percurso histórico e a realização humanizadora existe 
o aspecto mais fundante da educação: a transcendência. Não há educação 
autenticamente humanizadora que não preze pela consciência de que educar 
não é apenas transmitir conteúdos ou elaborar processos metodológicos. 
Educar implica olhar para o sentido da vida; implica ensinar que além de 
toda significação existe o sentido de todo sentido, a partir do qual se emba-
sam teorias e sobre o qual se sustentam todas as nossas buscas, as nossas 
opções, os nossos sonhos e as nossas esperanças.

O trajeto histórico e intelectual de Paulo Freire se assenta sobre a 
consideração de algumas categorias herdadas do discurso cristão e da sua 
militância político-histórica-eclesial da qual fez parte na América Latina e no 
mundo. As suas obras revelam esse caminho de desenvolvimento conceitual 
e de categorias presentes nas fases históricas da sua produção.

Desde “Educação como prática da liberdade” (2002) e “Pedagogia do 
oprimido” (2003c), o discurso da transcendência torna-se muito presente, 
em especial na consideração de categorias que encontram o seu fundamento 
na interpretação histórica e teológica da fé cristã. Tais categorias perduraram 
durante o tempo de exílio, em especial no processo de assessoria educacional 
junto às nações pobres da África e da América Latina através do Conselho 
Mundial de Igrejas, órgão representativo das diferentes denominações cris-
tãs espalhadas pelo mundo. No retorno ao Brasil, Freire retoma os mesmos 
conceitos e os amplia na perspectiva do engajamento junto aos movimentos 



Yago Campelo de Lima - Organizador

157

políticos e sociais, em especial àqueles que nasceram junto à militância da 
Igreja Católica do Brasil.

As obras de retorno, que são aquelas escritas no processo de ‘reapren-
dizagem do Brasil’ e aqui chamadas por nós de ‘obras ampliadoras’, trazem 
as mesmas categorias de forma ampliada, de tal forma que o seu resgate 
junto ao projeto educativo acaba dando a ideia de um legado escatológico, 
isto é, protagonismo histórico que encontra fundamento na transcendência, 
mas que se afirma como busca de plenitude, incluindo a plenitude refletida 
nos sonhos de Deus para a humanidade. Isso nos leva a crer que Freire 
nunca abandonou as suas raízes cristãs, porém, o seu protagonismo his-
tórico e educativo revelou muito mais o seu materialismo dialético do que 
propriamente a sua fé transcendente, elemento que podemos perceber nas 
entrelinhas do seu pensamento.

Por isso, algumas dessas categorias são tomadas por nós neste momen-
to como elementos formadores de um projeto de educação para a integra-
lidade. Afirmamos, no entanto, que a educação espiritual não se restringe 
a um currículo ou a um projeto educativo, mas ao contrário, ela se afirma 
justamente na ampliação desses elementos sem deixar de estar presente em 
todos eles, movendo-os para adiante, rumo à compreensão dialógica de todas 
as dimensões que formam o ser humano. Uma educação para a integrali-
dade, na dinâmica da educação espiritual e permeada pela experiência da 
transcendência, faz-nos mirar elementos abertos a uma formação humana 
condizente com as categorias defendidas por Freire e por ele implementadas 
como teoria e como práxis.

O processo educativo desenvolvido por Freire é direcionado sobre-
maneira à relação pedagógica entre educador-educando-tarefa pedagógica 
no loco próprio do processo de ensino-aprendizagem. Entenda-se educador 
numa direta referência à figura do professor; educando, referindo-se a aluno; 
e, tarefa pedagógica, como quefazer educativo. Uma vez que a pedagogia 
da práxis freiriana é desenvolvida à luz da relação ensino-aprendizagem, 
é notório que se trata de uma educação orientada para a formação do ser 
humano, num primeiro momento numa perspectiva de alfabetização, num 
segundo momento referindo-se à escolarização e, num terceiro momento, 
acerca das políticas de educação.

A partir das categorias expostas no decorrer da nossa análise, acredi-
tamos tratar-se de um caminho pedagógico a ser trilhado por cada um dos 
sujeitos envolvidos no processo ensino-aprendizagem. Educador e educan-
do são chamados a desenvolver uma atitude existencial a partir da qual se 
configura a formação integral. Da mesma forma, tais atitudes educativas são 
vistas por nós como elementos de uma educação espiritual que além de mirar 
a integralidade também vislumbra a transcendência, mesmo que Freire se 



Paulo Freire em Nós

158

sinta mais à vontade quando fala da sua opção política, da sua utopia e dos 
seus sonhos pedagógicos (2006, p. 85).

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BUBER, Martin.  Eu e Tu. 2 ed. São Paulo: Cortez & Moraes, 1979.

DUSSEL, Enrique. Ética da Libertação: na idade da globalização e da 
exclusão. Petrópolis: Vozes, 2000.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança. um reencontro com a pedagogia 
do oprimido. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

______. Política e Educação. 3. ed. São Paulo: Cortez, 1997a.

______. Pedagogia da Autonomia. Saberes necessários à prática 
educativa. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997b. (Col. Leitura).

______. A Educação na Cidade. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2001.

______. Educação como Prática da Liberdade. 26. ed. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 2002.

______.  Professora Sim, Tia Não. Cartas a quem ousa ensinar. 13. ed. 
São Paulo: Ed. Olho d’Água, 2003a.

______. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 2. 
ed.  São Paulo: Ed. UNESP, 2003b.

______. Pedagogia do Oprimido. 35. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2003c.

______. À Sombra desta Mangueira. São Paulo: Olho d’Água, 2006.

MENDONÇA, Nelino Azevedo de. Pedagogia da Humanização: a 
pedagogia humanista de Paulo Freire. São Paulo: Paulus, 2008.

NOGARE, Pedro Dalle. Humanismos e anti-humanismos. Introdução à 
Antropologia Filosófica. 13. ed. Petrópolis: Vozes, 1994.



PAUSA POÉTICA





161

POEMA PARA PAULO

Denilson Silva 168

contigo aprendo

a cada dia ou página

que esperar

é ação

de uma não espera

esperançar

no fio

do equilíbrio utópico

imprescindível imprescritível

entre o pensar e o fazer

movimento inacabado

tecido de gerúndios

ser não ser e outra vez ser

renovado sendo

no mundo com outros

seta crítica geradora

senda de alegre boniteza

palavra metamorfoseada

168	  Professor, historiador, servidor público vinculado ao Centro Federal de Educação 
Tecnológica de Minas Gerais – CEFET-MG.



perfuradora de questões

lâmina de esperançares

mesmo em noites mais sombrias



TRABALHO DOCENTE E PRÁXIS 

PEDAGÓGICA: A SOCIALIZAÇÃO DO 

CONHECIMENTO COMO ATO POLÍTICO





165

Maria Aparecida Alves169

INTRODUÇÃO
Este texto busca refletir sobre o trabalho pedagógico, visando com-

preender o papel que o professor pode desempenhar enquanto sujeito histó-
rico no âmbito do processo educacional. Portanto, trata-se de uma reflexão 
sobre a práxis pedagógica, que envolve o processo de ensino e aprendizagem 
e a troca de conhecimento entre educadores e educandos.

Com base em Kuenzer (2002, p.85), é possível afirmar que o processo 
educacional tem um caráter ambíguo, pois o trabalho pedagógico se traduz 
em um conjunto de práticas sociais intencionais e sistematizadas que deve-
riam priorizar uma formação integrada, mas, por estar inserido no sistema 
capitalista, vai sendo direcionado, através das políticas educacionais, para 
atuar no sentido de disciplinar os alunos para se inserirem na vida social e 
produtiva. Em decorrência disso, o próprio sistema educativo cria diferentes 
modelos de escola para atender o perfil de cada classe social e, também, 
atender a divisão social e técnica do trabalho que é definida pelo mercado.

Contudo, para tratar do tema trabalho pedagógico na contempora-
neidade faz-se necessário resgatar o contexto sócio-histórico e econômico 
que marcou a área da educação nas últimas décadas. Cabe destacar que a 
gestão pública federal, inspirada no ideário neoliberal, realizou a reforma 
do Estado brasileiro nos anos de 1990 e implementou outras medidas, como 
privatização de serviços públicos, abertura da economia brasileira ao capital 

169	  Doutora em Educação (UNICAMP); Mestre em Sociologia (UNICAMP). Docente do Instituto 
de Educação de Angra dos Reis (IEAR) da Universidade Federal Fluminense (UFF). Membro 
do Grupo EMpesquisa - Ensino Médio em Pesquisa; e membro do Grupo de Estudos em 
Cultura, Trabalho e Educação (GECULTE). Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1376-4934 
E-mail: mcidalves@hotmail.com



Paulo Freire em Nós

166

externo, reforma das leis trabalhistas e da previdência social e criação da Lei 
de Responsabilidade Fiscal. Deste modo, “essa política busca a ampliação 
de mercados, a desregulamentação das economias nacionais, a privatização 
e apropriação de serviços públicos pelos grandes capitais e a precarização 
do trabalho na perspectiva de ruptura com o contrato social” (Ferretti et 
al., 2009, p. 201).

Cumpre informar que, desde a década de 1990, as políticas educacio-
nais brasileiras têm adotado um critério mais economicista e produtivista 
quando se trata da instituição escolar, de modo a estabelecer uma vincu-
lação direta entre formação escolar e empregabilidade. Assim, buscou-se 
introduzir uma pedagogia baseada na lógica das competências na educação. 
Segundo Machado (2002, p. 93), “o termo competência tem sido utilizado 
para identificar, classificar e nomear capacidades pessoais de operaciona-
lização e de efetivação eficiente desses recursos diante de situações concre-
tas”. Isto significa dizer que, para além das qualificações certificadas pelo 
sistema educacional, caberia às instituições escolares desenvolverem outras 
competências e habilidades, em nível individual, e outros conhecimentos 
específicos que pudessem atender as necessidades do mercado de trabalho.

Portanto, no contexto dos anos 1990, as políticas educacionais estavam 
focadas na educação para o trabalho e para a cidadania. Entretanto, a partir 
de 2010 se intensifica o processo de mercantilização e privatização da área 
da educação, que se tornou predominante na contemporaneidade, com forte 
atuação de institutos e fundações empresariais nas ações realizadas nessa 
área e, sobretudo, passou-se a exercer influência nas políticas educacionais 
formuladas tanto na esfera federal, quanto estadual e municipal.

Sublinha-se o fato de que, além da ação dos agentes privados, soma-
-se a este quadro a atuação dos organismos multilaterais, como o Banco 
Mundial, a Organização para Cooperação e o Desenvolvimento Econômico 
(OCDE) e a Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e 
Cultura (UNESCO), que propõem um modelo de educação contemporânea 
muito influenciado pelo contexto global, que prioriza atender as demandas 
de um mercado de trabalho flexível.

Assim, essas ações passam a interferir diretamente no processo edu-
cacional, especialmente no desenvolvimento do trabalho docente, na orga-
nização do ensino, na formulação dos currículos escolares e nas práticas 
pedagógicas. De tal modo, que a educação vai assumindo diferentes con-
figurações e o trabalho pedagógico vai sendo submetido a uma legislação 
educacional influenciada por agentes externos.

Parte-se do entendimento de que as instituições educativas brasileiras 
fazem parte de um sistema de dominação estrutural e se inserem em um 
contexto histórico-social bastante contraditório e complexo. Portanto, na 



Yago Campelo de Lima - Organizador

167

busca de novos caminhos alternativos, este trabalho apresenta de forma 
muito breve as concepções pedagógicas propostas pelos grandes mestres da 
área da educação: Paulo Freire, Florestan Fernandes e Demerval Saviani, 
por serem autores que nos inspiram enquanto educadores e nos levam a 
vislumbrar possibilidades de ruptura com os modelos de educação hege-
mônicos e a construção de projetos criativos que possam trazer mudanças 
para o campo educativo.

TRABALHO DOCENTE E PRÁXIS PEDAGÓGICA
Sendo a educação o elemento que concentra todo o debate sobre o 

trabalho pedagógico, que envolve a relação entre professor e aluno e o pro-
cesso de ensino e aprendizagem, vamos discorrer a seguir sobre algumas 
das contribuições dos grandes mestres da educação para o debate contem-
porâneo sobre este tema.

Para Freire (1996, p. 38), educar é um ato político, não é possível de-
fender a neutralidade da educação, pois ela é um agente de intervenção no 
mundo. “Intervenção que além do conhecimento dos conteúdos bem ou mal 
ensinados e/ou aprendidos implica tanto o esforço de reprodução da ideolo-
gia dominante quanto o seu desmascaramento”. E, ainda, segundo o autor:

É na diretividade da educação, esta vocação que ela tem, como ação es-
pecificamente humana, de ‘endereçar-se’ até sonhos, ideais, utopias e ob-
jetivos, que se acha o que venho chamando politicidade da educação. A 
qualidade de ser política, inerente à sua natureza. É impossível, na verdade, 
a neutralidade da educação. [...]. A educação não vira política por causa 
da decisão deste ou daquele educador. Ela é política (Freire, 1996, p. 42)

Conforme propõe Freire (1996), o processo de ensino e aprendizagem 
deveria ocorrer de forma dialética, no sentido da troca e construção de co-
nhecimento entre o educador e o educando, mas, no contexto atual, esse 
processo tem sido norteado por contradições. Portanto,

Se a educação não é a chave das transformações sociais, não é também 
simplesmente reprodutora da ideologia dominante. O que quero dizer é 
que a educação nem é uma força imbatível a serviço da transformação da 
sociedade, porque assim eu queira, nem tampouco é a perpetuação do ‘sta-
tus quo’ porque o dominante o decrete. O educador e a educadora críticos 
não podem pensar que, a partir do curso que coordenam ou do seminário 
que lideram, podem transformar o país. Mas podem demonstrar que é 
possível mudar. E isto reforça nele ou nela a importância de sua tarefa 
político-pedagógica (Freire, 1996, p. 42).

Nesta direção, Florestan Fernandes, sociólogo, um pensador crítico 
e muito atuante politicamente, destaca a relevância da proposta pedagó-
gica emancipatória concebida por Paulo Freire, ressalta a sua importante 
contribuição para a compreensão do fenômeno educacional e da sociedade 



Paulo Freire em Nós

168

como um todo. Fernandes (2019) reflete sobre o papel político do educador 
na sociedade, compreende que este profissional tem uma vivência social, 
cultural e política que não pode ser separada do exercício da docência. Para 
ele, “a fusão dos papéis de educador e de cidadão deve, portanto, fazer parte 
da vida do professor, independentemente dos seus valores”. Ele, ainda, expõe 
suas expectativas em relação à docência:

[...] em função dessa tradição cultural e histórica que envolve o trabalho 
do professor, para que haja avanços na formação democrática, faz-se ne-
cessário que o professor exerça conscientemente a sua atividade com base 
em sua formação cidadã e rebelde [...] para que ele [...] tenha condições 
emancipatórias de romper todos os laços de dominação cultural e deixe de 
ser mero instrumento de reprodução da sociedade de classes (Fernandes, 
2019, p.40).

De acordo com o autor, o professor brasileiro deve compreender o 
papel que a divisão de classes exerce sobre a vida social e, deste modo, deve 
estar atento à existência de um “expressivo conjunto de forças e possibilida-
de, que só serão conquistadas se ele agir politicamente, se concatenar suas 
ações práticas (pedagógicas) e políticas com a mesma qualidade e intencio-
nalidade” (Fernandes, 2019, p.45).

Conforme Fernandes, a construção de um projeto de educação eman-
cipatória deve buscar a superação “do domínio ideológico imposto pela 
lógica reprodutora capitalista”, e conduzir-se levando em conta a realidade 
local e histórica em que a educação está inserida. Nesse sentido, pode-se 
observar uma convergência entre os pensamentos de Paulo Freire e Florestan 
Fernandes, conforme pode ser observado:

A escola não tem somente a função de ensinar instruções organizadas por 
meio de um currículo, ela também pode ser um espaço de socialização da 
comunidade e do despertar da consciência, do indivíduo e do coletivo, nas 
dimensões políticas. A politização da classe trabalhadora e dos oprimidos 
[...] deve começar na escola desde a tenra idade (Fernandes, 2019, p. 50).

Fernandes (2019) ressalta que o professor deve mediar o processo de 
socialização e de construção do conhecimento pelos alunos, ele deve exercer 
uma práxis pedagógica e compreender que a escola é um dos poucos espaços 
em que os filhos da classe trabalhadora teriam uma certa garantia de acesso, 
por ser um direito reconhecido socialmente. E, assim:

[...] As amarras de uma sociedade hierarquizada, excludente, autocrática e 
repressiva poderiam ser reformuladas a partir de um processo educacional 
que transferisse para dentro da escola e da sala de aula um caráter liber-
tador e emancipador, de forma que a classe trabalhadora e os oprimidos 
pudessem se reconhecer dentro do processo social, cultural, político e 
econômico por meio das ações educacionais e pelo convívio democrático 
fomentado pelas interações na escola (Fernandes, 2019, p. 52).



Yago Campelo de Lima - Organizador

169

No entanto, compreende-se que a realidade atual vivenciada pela 
educação tem se mostrado conflitante com as propostas dos educadores 
destacados acima, pois, as políticas educacionais caminham no sentido de 
disciplinar o trabalho docente, que tem sido responsabilizado pelos proble-
mas relacionados à baixa qualidade da educação.  Além disso, impõe-se uma 
Base Nacional Comum Curricular (BNCC) que define o conteúdo e o método 
a ser trabalhado em sala de aula, em que se prioriza atender as necessidades 
do sistema produtivo em detrimento de uma formação integral que possa 
estimular a autonomia do aluno. Deste modo, atender as expectativas do 
mercado passou a ser uma demanda imposta ao trabalho do professor. Paulo 
Freire já antevia esta tendencia e nos apresenta uma reflexão sobre este tema:

A proclamada morte da História que significa, em última análise, a morte 
da utopia e do sonho, reforça, indiscutivelmente, os mecanismos de asfixia 
da liberdade. [...]. Quanto mais me deixe seduzir pela aceitação da morte 
da História tanto mais admito que a impossibilidade do amanhã diferente 
implica a eternidade do hoje neoliberal que aí está, e a permanência do hoje 
mata em mim a possibilidade de sonhar. Desproblematizando o tempo, a 
chamada morte da História decreta o imobilismo que nega o ser humano 
(Freire, 1996, p. 44)

Na sociedade contemporânea, sob a influência do ideário neoliberal, 
observa-se que o movimento de negação das conquistas históricas da classe 
trabalhadora como, por exemplo, o direito à educação tem se aprofundado 
e se expressa nas recentes políticas educacionais implementadas no Brasil.

Assim, o movimento de reformas na educação tem promovido pro-
fundas mudanças no trabalho docente e nos currículos escolares, em que 
se tem dado prioridade aos conteúdos curriculares das áreas de português 
e matemática, por serem exigidos em exames nacionais, em detrimento de 
outras áreas do conhecimento, com isso observa-se o cerceamento do acesso 
ao conhecimento científico geral. Deste modo, amplia-se o distanciamento 
entre educadores e educandos, pois o “ensinar exige saber escutar”, mas, 
segundo Freire, o ato de educar tem perdido essa característica fundamental:

Há um sinal dos tempos, entre outros, que me assusta: a insistência com 
que, em nome da democracia, da liberdade e da eficácia, se vem asfixiando 
a própria liberdade e, por extensão, a criatividade e o gosto da aventura do 
espírito. (...) se trata de asfixia [...] pelo poder invisível da domesticação 
alienante que alcança a eficiência extraordinária no que venho chamando 
“burocratização da mente”. Um estado refinado de estranheza, de “auto-
demissão” da mente, do corpo consciente, de conformismo do indivíduo, 
de acomodação diante de situações consideradas fatalistamente como 
imutáveis [...] (Freire, 1996, p. 43).

Portanto, pode-se dizer que, com as mudanças propostas pelas leis 
educacionais das últimas décadas, as escolas têm sido desestimuladas a 
oferecer uma educação emancipadora que possa estimular o senso crítico 
do aluno. E, também, os instrumentos avaliativos têm sido utilizados como 



Paulo Freire em Nós

170

forma de pressão sobre os professores e os alunos para que possam elevar 
os índices das avaliações quantitativas. Freire já nos alertava nos anos de 
1990 sobre os efeitos das políticas avaliativas:

A questão que se coloca a nós, enquanto professores e alunos críticos e 
amorosos da liberdade, não é, naturalmente, ficar contra a avaliação, de 
resto necessária, mas resistir aos métodos silenciadores com que ela vem 
sendo às vezes realizada. A questão que se coloca a nós é lutar em favor da 
compreensão e da prática da avaliação enquanto instrumento de apreciação 
do que fazer de sujeitos críticos a serviço, por isso mesmo, da libertação e 
não da domesticação (Freire, 1996, p. 44).

Freire (1996) defende um projeto de educação que parta da realidade 
concreta dos educandos, somente assim seria possível o desenvolvimento 
de uma pedagogia libertadora e, sobretudo, para que ela se concretize seria 
necessário mudar a concepção que se tem sobre os processos avaliativos que 
envolvem a relação entre professores e alunos. Conforme o entendimento 
de Freire (1996, p. 45):

Meu papel fundamental, ao falar com clareza sobre o objeto, é incitar o alu-
no a fim de que ele, com os materiais que ofereço, produza a compreensão 
do objeto em lugar de recebê-la, na íntegra, de mim. [...]. É por isso, repito, 
que ensinar não é transferir conteúdo a ninguém, assim como aprender 
não é memorizar o perfil do conteúdo transferido no discurso vertical do 
professor. Ensinar e aprender têm que ver com o esforço metodicamente 
crítico do professor de desvelar a compreensão de algo e com o empenho 
igualmente crítico do aluno de ir entrando como sujeito em aprendizagem, 
no processo de desvelamento que o professor ou professora deve deflagrar.

No contexto atual, observa-se um movimento contraditório, em que 
as escolas vão tendo seu papel esvaziado enquanto espaço de socialização 
de conhecimento, com isso reduzem-se as possibilidades de troca de sabe-
res, que poderiam ser estabelecidas entre professor e aluno. Além disso, 
esse movimento dificulta o processo de conscientização sobre a realidade 
vivenciada pelos alunos. Segundo Freire (1996, p. 47):

Mais séria ainda é a possibilidade que temos de docilmente aceitar que 
o que vemos e ouvimos é o que na verdade é, e não a verdade distorcida. 
A capacidade de penumbrar a realidade, de nos ‘miopizar’, de nos en-
surdecer que tem a ideologia faz, por exemplo, a muitos de nós, aceitar 
docilmente o discurso cinicamente fatalista neoliberal que proclama ser o 
desemprego no mundo uma desgraça do fim de século. Ou que os sonhos 
morreram e que o válido hoje é o ‘pragmatismo’ pedagógico, é o treino 
técnico-científico do educando e não sua formação de que já não se fala. 
Formação que, incluindo a preparação técnico-científica, vai mais além 
dela (Freire, 1996, p. 47).

Então, para refletir sobre as contradições que envolvem o campo edu-
cativo, apoiamo-nos no materialismo histórico-dialético de Karl Marx que 
nos aponta caminhos para compreender quem é o professor que atua nas 
escolas públicas hoje. Assim, de acordo com Ramos (2014, p. 208-209), “a 



Yago Campelo de Lima - Organizador

171

filosofia da práxis nos leva a compreender o homem como um ser histórico-
-social, cuja essência [...] é produzida nas relações com o mundo objetivo e 
com os outros homens, forjando o processo de produção da existência huma-
na”. Nesse sentido, pode-se dizer que “a educação, visaria proporcionar aos 
educandos o desenvolvimento técnico-intelectual para produzirem a exis-
tência por meio de seu trabalho sob determinadas circunstâncias históricas”.

Assim sendo, é importante entender quais são as condições materiais 
que são oferecidas para o desenvolvimento do trabalho docente e, somente 
assim, será possível desvendar quais são as questões concretas a que o edu-
cador busca responder. “É preciso entender o sentido das suas iniciativas, o 
movimento subjetivo que ele realiza” (Konder, 2001, p. 20).

Cabe destacar que o trabalho pedagógico faz parte de um processo 
amplo e bastante complexo, é constituído de experiências vivenciadas em 
contextos diversos que são centrais para a formação e qualificação do edu-
cador. Portanto, é a partir de sua práxis educativa, que não é predetermi-
nada, mas vai sendo construída a partir da realidade concreta, é que se 
pode compreender o papel que o professor pode desempenhar enquanto 
sujeito histórico.

Conforme expõe Ferretti et al., (2009, p. 203), a escola continua sendo 
parte do sistema de dominação, mas não é predominante, e sim é “uma das 
forças que formam o aparato técnico-científico através do qual o sistema de 
dominação se legitima e se reproduz”. Para os autores, a estrutura de poder 
se altera e passa a ser exercida através de:

um sistema de massas, capaz de perfazer a dominação não mais como uma 
submissão do explorado pelo explorador, como se fazia antigamente nos 
períodos do capitalismo concorrencial e monopolista, mas ironicamente 
pela reivindicação do próprio explorado para que o aparato sob o qual ele 
se encontra submetido e explorado, de maneira certamente mais intensa, 
seja ampliado ainda mais (Ferretti et al., 2009, p. 203).

Esta análise de Ferretti et al. (2009) pode ser notada na realidade 
atual, quando se observa os trabalhadores de aplicativos, que dependem 
das plataformas, controladas por grandes corporações, para encontrarem 
trabalho. Assim, mesmo em condições precárias eles desejam que elas sejam 
mantidas por ser uma possibilidade de trabalho, ainda que sem direitos 
sociais, mas, esta seria uma alternativa para sua sobrevivência. Segundo 
Ferretti et al. (2009, p. 213-214):

[...] o capital demanda a formação de um ser social que potencialmente 
atenda às metamorfoses de suas possibilidades de produção, circulação, 
distribuição, consumo, concentração e apropriação da riqueza socialmente 
produzida. [...]. As reformas educacionais buscam acentuar e ajustar os 
processos de internalização dos valores intrínsecos às transformações do 
Capital em suas múltiplas dimensões.



Paulo Freire em Nós

172

Dentro deste contexto, pode-se olhar para as políticas educacionais 
atuais que caminham na direção de enfraquecer a instituição escolar, prio-
rizando outras formas de aprendizagens que possam ser adquiridas fora 
do ambiente escolar. E, como parte dessas ações, observa-se o aumento da 
privatização na área da educação, ampliada a partir das parcerias públi-
co-privadas para atuação em cursos regulares e para a oferta de cursos de 
capacitação profissional online para os estudantes em geral.

O alcance destas medidas ocorre de tal modo, que se observa a inten-
sificação do uso de plataformas digitais em todas as modalidades de ensino. 
Esta ação tem sido marcada por forte atuação de empresas nacionais e multi-
nacionais, pois elas detêm o monopólio destas plataformas na área de ensino.

Além disso, para demonstrar a influência que a iniciativa privada tem 
tido sobre as políticas públicas na área da educação, pode-se utilizar como 
exemplo desta tendencia a implementação da contrarreforma do Ensino 
Médio, realizada através da Lei 13.415 de 2017, que promoveu uma pro-
funda reformulação da grade curricular desta modalidade de ensino. Neste 
sentido, houve uma fragmentação da grade curricular e a substituição da 
formação integral por uma formação dual e desintegrada. Deste modo, alte-
rou-se o fundamento do Ensino Médio Integrado proposto pelo Decreto nº 
5.154/2004, em que predominava uma determinada concepção de trabalho, 
como pode-se ver:

O trabalho como princípio educativo está na base de uma concepção epis-
temológica e pedagógica que visa proporcionar aos sujeitos a compreensão 
do processo histórico de produção científica, tecnológica e cultural dos 
grupos sociais, considerada como conhecimentos desenvolvidos e apro-
priados socialmente para a transformação das condições naturais da vida 
e para a ampliação das capacidades, das potencialidades e dos sentidos 
humanos (Ramos, 2014, p. 209).

Cabe destacar que o modo de organização do ensino integrado foi con-
cebido no sentido de proporcionar aos alunos a possibilidade de apreender 
os fundamentos do ensino tecnológico, sócio-histórico e culturais da produ-
ção moderna, de modo a se opor ao conceito de educação técnica, que tem 
por objetivo preparar os alunos para o desenvolvimento de determinadas 
técnicas visando apenas o exercício profissional.

A proposta de currículo integrado trata dessa dimensão objetiva, ou seja, 
da relação social e histórica entre ciência e produção. A seleção e a orga-
nização de conteúdos de ensino e de métodos de ensino-aprendizagem 
ocorrem de modo que os conceitos sejam apreendidos como sistema de 
relações de uma totalidade concreta que se pretende explicar, compreender 
e transformar (Ramos, 2014, p. 212).

E, assim, pode-se afirmar que as mudanças propostas pela contrar-
reforma do ensino médio rompem com a integralidade existente entre os 



Yago Campelo de Lima - Organizador

173

cursos regulares e técnicos e sugere uma formação profissional limitada aos 
conhecimentos estritamente da área técnica. Como pode-se notar Freire já 
concebia uma formação educacional que se contrapunha a uma perspectiva 
de formação técnica:

A desconsideração total pela formação integral do ser humano e a sua 
redução a puro treino fortalecem a maneira autoritária de falar de cima 
para baixo. Nesse caso, falar a, que, na perspectiva democrática é um pos-
sível momento do falar com, nem sequer é ensaiado (Freire, 1996, p. 44).

Portanto, para se contrapor a esse contexto contraditório de reformas 
na educação, que desmantelam os projetos de formação integrada, deve-se 
buscar inspiração nas concepções pedagógicas propostas pelos grandes 
mestres da área da educação para que se possa continuar a luta pela trans-
formação das condições materiais do momento presente.

Saviani (2021b, p. 2) dá destaque às contribuições de Paulo Freire, “já 
em seus primeiros escritos, encontramos uma clara concepção de homem, 
sociedade e educação que está na base do método e sem a qual esse não pode 
ser adequadamente compreendido”. Além disso, o autor retoma a reflexão 
feita por Freire sobre o papel que a educação deveria exercer na sociedade 
brasileira dos anos 1960:

[...] o autor situava o dilema da educação: estar a serviço da alienação e 
da domesticação ou da conscientização e da libertação. Para Paulo Frei-
re, a educação surgia como um instrumento de crucial importância para 
promover a passagem da consciência popular do nível transitivo-ingênuo 
para o nível transitivo-crítico, evitando-se a sua queda na consciência 
fanática (Saviani, 2021b, p. 5).

Em concordância com Freire, o educador Demerval Saviani, nos apon-
ta alguns caminhos na direção de transformação da sociedade capitalista. Ele 
nos propõe incorporar o método da pedagogia histórico-crítica no trabalho 
escolar, sendo ela uma teoria pedagógica de caráter dialético, inspirada em 
Karl Marx, que se situa no âmbito das concepções pedagógicas existentes.

Conforme aponta Saviani (2021a, p.19), as concepções educacionais se 
dividem em três níveis; o primeiro, se refere à filosofia da educação, que trata 
das finalidades e valores “que expressam uma visão geral de homem, mundo 
e sociedade, com vistas a orientar a compreensão do fenômeno educativo”. O 
segundo, a teoria da educação, que se expressa através da pedagogia, busca 
sistematizar os métodos, processos e procedimentos visando orientar o ato 
educativo. O terceiro, se refere à prática pedagógica, seria o modo como ela 
mobiliza e organiza o ato educativo.

No caso da pedagogia histórico-crítica, ela parte do princípio de que 
a educação exerce o papel de mediadora da prática social, e esta, por sua 
vez, é considerada o ponto de partida e de chegada da prática educativa. Ou 



Paulo Freire em Nós

174

seja, ao mesmo tempo em que a educação interfere nas condições sociais 
vigentes, ela também é influenciada pelo contexto social (Saviani, 2021a).

Assim, a pedagogia em destaque considera que o trabalho pedagógi-
co faz a mediação da “passagem dos educandos de uma inserção acrítica e 
inintencional no âmbito da sociedade a uma inserção crítica e intencional”. 
Portanto, segundo Saviani (2021, p.30):

A referida mediação se objetiviza nos momentos intermediários do mé-
todo, a saber: problematização, que implica a tomada de consciência dos 
problemas enfrentados na prática social; instrumentação, pela qual os 
educandos se apropriam dos instrumentos teóricos e práticos necessários 
para a compreensão e solução dos problemas detectados; e catarse, isto é, 
a incorporação na própria vida dos alunos dos elementos constitutivos do 
trabalho pedagógico. (Saviani, 2021, p.30).

Em relação à questão metodológica, Saviani (2021, p.30), basea-
do na pedagogia histórico-crítica, nos aponta caminhos para orientar o 
ato educativo:

Nessa perspectiva seus métodos estimularão a atividade e iniciativa dos 
alunos sem abrir mão da iniciativa do professor; favorecerão o diálogo dos 
alunos entre si e com o professor, sem deixar de valorizar o diálogo com 
a cultura acumulada historicamente; levarão em conta os interesses dos 
alunos, os ritmos de aprendizagem e o desenvolvimento psíquico, sem 
perder de vista a sistematização lógica dos conhecimentos, sua ordena-
ção e gradação para efeitos do processo de transmissão-assimilação dos 
conteúdos cognitivos (Saviani, 2021, p.30).

Deste modo, a pedagogia histórico-crítica propõe um processo edu-
cacional que estimule o educando a passar do nível de consciência do senso 
comum para a consciência filosófica. É importante destacar que, a atividade 
pedagógica somente adquire sentido quando é construída por cada um dos 
sujeitos envolvidos na prática educacional. Assim, “é impossível desvincular 
a ação política da pedagógica, especialmente quando se está inserido em 
um contexto em que a política educacional determina e limita as ações mais 
cotidianas nas escolas” (Serrão, 2013, p. 258).

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Neste texto, buscou-se refletir sobre o trabalho pedagógico, visando 

compreender o papel que o professor pode desempenhar enquanto sujei-
to histórico no âmbito do processo educacional. Compreende-se que em 
uma sociedade fortemente influenciada pelo ideário neoliberal, que impõe 
redução de gastos na área educacional, pode-se afirmar que o exercício da 
docência tem exigido uma formação bastante complexa, sem que se garantam 
as condições adequadas para o desenvolvimento deste trabalho.



Yago Campelo de Lima - Organizador

175

De um lado, as atuais reformas na educação têm buscado racionalizar 
o trabalho docente, através da imposição de uma Base Nacional Comum 
Curricular (BNCC) para orientar os currículos escolares. Em decorrência 
destas ações, observa-se que há um processo de intensificação do trabalho 
docente, que tem ampliado as atribuições do professor no cotidiano escolar 
para além das atividades pedagógicas. Assim, devido às mudanças nos currí-
culos das escolas, os professores têm sido levados a preencherem relatórios 
vagos, que não refletem a realidade da sala de aula, eles são designados a 
treinarem seus alunos para realizarem os exames nacionais e, também, a 
utilizarem programas prontos com atividades pedagógicas que são conce-
bidas por empresas privadas.

De outro lado, as condições materiais que o professor encontra para o 
exercício da docência não criam as possibilidades para oferecer aos alunos 
uma formação integral que possa estimular sua autonomia, pois eles não 
encontram as condições necessárias para construir um currículo alternativo. 
Aliás, faltam espaços adequados para o desenvolvimento de atividades peda-
gógicas e extraclasse com os alunos, sendo que muitas escolas não possuem 
bibliotecas, salas de leitura ou outros espaços coletivos.

Nesse sentido, há uma desconstrução do modelo tradicional de sala 
de aula, sem que os professores possam participar da nova configuração 
que tem sido estabelecida, a qual não deixa espaço para a mobilização de 
estratégias alternativas para o ensino. Além disso, as reuniões pedagógicas 
que são realizadas nas escolas não têm criado as condições para que os pro-
fessores possam fazer uma reflexão coletiva sobre suas práticas pedagógicas 
e sobre as dificuldades com os alunos. E, assim, ampliam-se as atribuições 
e as responsabilidades do professor sem que se ampliem as horas de tra-
balho remunerado.

É importante destacar que Paulo Freire não considerava a escola como 
sendo a única instituição social capaz de educar e de formar homens e mu-
lheres. Para ele, os conhecimentos não socializados através da educação 
formal poderiam ser construídos através da educação popular e do convívio 
em sociedade. Assim, por meio dessa vivência, os sujeitos podem construir 
uma visão crítica de mundo, para agir com autonomia e de forma consciente 
na sociedade.

Pode-se finalizar este texto questionando qual é o lugar que pode ser 
ocupado pelo professor na sociedade capitalista. Entende-se que, mesmo 
subsumido ao sistema, este profissional realiza um trabalho que, embora 
pareça fragmentado em disciplinas isoladas e separado por turmas e séries, 
faz parte de um todo.

Conforme Paulo Freire, Florestan Fernandes e Demerval Saviani nos 
ensinam, o educador não pode perder sua consciência histórica, ele deve 



Paulo Freire em Nós

176

adotar uma práxis pedagógica que transforme a socialização e a troca de 
conhecimento em um ato político potente, que possa levar os educandos a 
refletirem sobre sua realidade e a buscar respostas para compreender sua 
inserção no mundo contemporâneo. “Pela atividade pedagógica o que se 
quer buscar é oferecer os instrumentos para ‘leitura do mundo’, para com-
preensão e atuação consciente na realidade. E nesse projeto o conhecimento 
é o fundamental entre eles” (Serrão, 2013, p. 257).

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALVES, M. A. O exercício da docência em um contexto de reformas 
educacionais: um caminho para o controle sobre o trabalho docente? 
Revista Educação e Emancipação: São Luís, v. 15, n. 3, p. 97-117, set./dez. 
2022.

ARELARO, L.; CABRAL, M. R. M. Capítulo: Paulo Freire: por uma teoria e 
práxis transformadora. In: ARELARO, L. Escritos sobre políticas públicas 
em educação. SP: FEUSP, 2020. p.21-45.

BRASIL. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Institui a política de 
fomento à implementação de escolas de Ensino Médio em tempo integral. 
Diário Oficial da União: Brasília, DF, 17 fev. 2017.

FERNANDES, Florestan. A formação política e o trabalho do professor. 
Marília: Lutas anticapital, 2019.

FERRETTI, C. J.; SALLES, F. C.; GONZÁLEZ, J. L. C. Globalização, 
trabalho e formação humana: notas para a problematização da educação 
escolar. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, p.198-215, mai.2009. 
Número Especial

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREITAS, L. C. A reforma empresarial da educação - nova direita, velhas 
ideias. SP: Expressão Popular, 2018.

KONDER, Leandro. Marx e a Sociologia da Educação. In: TURA, M. L. R. 
(org). Sociologia para Educadores, RJ:Quartet, 2001. p.11-23



Yago Campelo de Lima - Organizador

177

KUENZER, Acácia Z. Exclusão includente e inclusão excludente: a 
nova forma de dualidade estrutural que objetiva as novas relações entre 
educação e trabalho. In LOMBARDI, J. C. et al. (orgs). Capitalismo, 
trabalho e educação. Campinas (SP): Autores Associados, HISTEDBR, 
2002. p.77-95.

MACHADO, L. A institucionalização da lógica das competências no Brasil. 
Pro-Posições, vol. 13, n.1, p. 92-110, jan./abril 2002.

RAMOS, Marise. Filosofia da práxis e práticas pedagógicas de formação 
de trabalhadores. Trabalho & Educação: Belo Horizonte, v.23, n.1, p. 207-
218, jan-abr./2014.

SAVIANI, Dermeval. Cap. 1 - Caracterização geral da Pedagogia histórico-
crítica como teoria pedagógica dialética da educação. LOMBARDI, J. C.; 
COLARES, M. L. I. S.; ORSO, P. J. (Orgs.). Pedagogia histórico-crítica e 
prática pedagógica transformadora. Uberlândia: Navegando Publicações, 
2021a. p. 19-38.

SAVIANI, Dermeval. Paulo Freire, centésimo ano: mais que um método, 
uma concepção crítica de educação. Educ. Soc., Campinas, v. 42, p.1-15, 
e254988, 2021b. Seção Comemorativa - Paulo Freire 100 Anos.

SERRÃO, Maria I. B. Atividade pedagógica como atividade especificamente 
humana. In: MARCASSA, F.; PINTO, F.M.; DANTAS, J.S. (orgs). 
Formação continuada e politização docente: escola e universidade na 
luta pela educação no Maciço do Morro da Cruz. Florianópolis: Insular, 
2013, p. 253-260.





INFÂNCIAS PERGUNTADEIRAS:  
O GESTO FILOSÓFICO DA 

CRIANÇA EM PAULO FREIRE





181

Thiago Gonçalves Silva170

INTRODUÇÃO
O presente estudo se debruça sobre a infância como espaço de curio-

sidade, questionamento e descoberta, inspirado na obra de Paulo Freire 
e no conceito de “gesto filosófico” da criança. A partir de uma perspectiva 
crítica e humanista, busca-se compreender como as práticas educativas 
podem reconhecer a criança como interlocutora ativa, capaz de transformar 
sua experiência cotidiana e de produzir sentidos estéticos, éticos e políticos 
(FREIRE, 2012; LACERDA, 2016).

A análise percorre dimensões fundamentais da pedagogia da infân-
cia: o compartilhamento do espanto e da alegria, a criação de contextos de 
descobertas, a centralidade da brincadeira e do diálogo, e a construção de 
relações de cuidado baseadas na ética da alteridade (SILVA, 2017; SILVA e 
SILVA, 2018). Além disso, questiona-se a hegemonia de práticas escolares 
padronizadas e currículos rígidos, propondo uma escola como espaço de 
tempo livre, emancipador e igualitário, capaz de suspender a ordem desi-
gual da sociedade e abrir possibilidades para a imaginação e a produção de 
conhecimento (MASSCHELEIN; SIMONS, 2017; RANCIÈRE, 2005).

Este texto se propõe, portanto, problematizar caminhos pedagógicos 
nos quais a infância se afirma como território de perguntas, descobertas e 
ações transformadoras, reafirmando a educação como prática de liberdade 
e cuidado, e defendendo a centralidade da criança na construção de uma 
sociedade mais justa e democrática (FREIRE, 1967; 2011).

170	  Pedagogo e Doutorando pela UFPE, membro do grupo de pesquisa “Discursos e 
Práticas Educacionais: Infância, alteridade e educação da infância”. E-mail: thiagogon-
çalves1904@hotmail.com



Paulo Freire em Nós

182

PARTIR DA INFÂNCIA: O GESTO FILOSÓFICO DE PERGUNTAR
Paulo Freire (2012) recordava sua infância à sombra de uma manguei-

ra, “menino nascido no Recife, de uma geração que cresceu em quintais, 
em íntima relação com árvores” FREIRE, p. 25) evocando o quintal como 
território fundante de sua experiência no mundo.

Ali, o menino experimentava o assombro diante da vida, descobria as 
formas das sombras, inventava figuras e contornos, e sem saber, iniciava 
um modo singular de filosofar. Para Freire, a infância não se reduz a uma 
etapa do desenvolvimento humano; ela é uma condição ontológica, a base 
do ser no mundo como ser da transformação. É na infância que se aprende 
a habitar o mundo de forma crítica e criativa, e é no gesto de perguntar que 
essa aprendizagem se manifesta de maneira mais autêntica e radical.

A pergunta da criança, muitas vezes subestimada, é um gesto político e 
poético. Ela não busca apenas respostas, mas experiência, diálogo e sentido. 
Cada “por quê?” infantil desafia o adulto a revisar suas certezas, a redescobrir 
o mundo com olhos renovados, e a reconhecer que o conhecimento não é 
dado, mas construído. “A terra que a gente ama tem sempre um quintal, uma 
esquina, um cheiro de chão (...)” (FREIRE, 2012, p. 41). Essa frase revela 
que a infância está inseparavelmente ligada a territórios afetivos: quintais, 
ruas, árvores, odores, texturas, cores e sons. Quando crianças são exiladas 
de seus próprios quintais, suas perguntas assumem ainda mais força, como 
tentativa de restituir sentidos, pertencimento e pertencimento emocional.

Manoel de Barros, poeta da vida cotidiana e do imaginário das pe-
quenas coisas, ilumina esse gesto filosófico da infância. Para ele, “(...) as 
coisas que não têm nome são mais pronunciadas pelas crianças” (BARROS, 
1996, p.12), mostrando que a criança reinventa o mundo não com base no 
útil, mas no encantamento e na descoberta. A criança dá nomes novos, cria 
sentidos inesperados, estabelece conexões invisíveis. Um sapo ganha asas, 
uma pedra se torna horizonte, uma poça se transforma em oceano. A lógica 
da criança é a lógica do assombro e da possibilidade; é uma lógica poética 
e existencial, que dialoga com a concepção freireana de educação como 
prática da liberdade.

O gesto de perguntar da criança é também um gesto ético. Ele exige 
do adulto uma postura de escuta atenta, paciência e cuidado, princípios 
fundamentais na pedagogia da infância e na proposta freireana de educação. 
Perguntar é um ato de resistência contra a padronização e a instrumentali-
zação da infância. É afirmar que cada criança é um sujeito epistêmico capaz 
de inventar o mundo e participar da construção coletiva do conhecimento. A 
pedagogia freireana nos lembra que “ensinar não é transferir conhecimento, 
mas criar possibilidades para a produção ou construção dele” (FREIRE, 



Yago Campelo de Lima - Organizador

183

1996, p. 22). Portanto, cada pergunta infantil é convite à criação conjunta 
de saberes, à coautoria do mundo e à invenção poética da vida cotidiana.

A infância perguntadeira, então, manifesta-se como gesto filosófico 
integral: a criança questiona com o corpo, com os olhos, com as mãos, com 
o silêncio e com a imaginação. Perguntar é existir, afirmar-se, participar 
da realidade. Cada gesto, cada olhar curioso, cada dúvida expressa a aber-
tura para o novo, o incerto e o possível. E é nessa potência que a Educação 
Infantil encontra seu valor mais profundo: não como espaço de acumulação 
de conteúdos, mas como espaço de invenção, cuidado, diálogo e transfor-
mação social.

Freire também nos lembra que a alteridade é inseparável desse gesto. 
Perguntar implica reconhecer o outro, ouvir com atenção, compreender a 
diferença e valorizar a singularidade de cada experiência. O cuidado, en-
tão, torna-se um fundamento epistemológico e ético da educação: cuidar 
é reconhecer no outro algo próprio, diferente, digno de atenção e respeito. 
É criar condições para que a criança se aproprie de seu mundo, explore 
suas possibilidades e faça perguntas que desafiem a realidade e ampliem o 
horizonte coletivo.

Assim, partir da infância significa compreender que a criança não 
apenas formula perguntas; ela é uma pergunta viva lançada ao mundo. É 
um convite constante para que a pedagogia se transforme em prática da 
liberdade, da criação, do cuidado e do diálogo. O gesto filosófico da criança, 
iluminado por Freire (2012) e Barros (1996), ensina que a infância não é 
um tempo a ser preenchido, mas um espaço a ser habitado com atenção, 
poesia, ética e imaginação.

 O GESTO FILOSÓFICO DA CRIANÇA: ENTRE O SILÊNCIO E A 
PALAVRA

Na tessitura da infância, onde o tempo se estica como a sombra de 
uma mangueira, a criança se revela como um ser que questiona o mundo 
com a pureza de sua curiosidade e a intensidade de sua imaginação. Paulo 
Freire, ao revisitar sua própria infância, recorda que “(...) somos seres no 
mundo, com o mundo e com os outros, por isso seres da transformação” 
(FREIRE, 2012, p. 37). Este ser da transformação manifesta-se primeiro 
na infância, momento em que a capacidade de interrogar o mundo e a si 
mesmo se apresenta como um gesto filosófico essencial. Perguntar é mais 
que buscar respostas: é criar, imaginar e experimentar o mundo como um 
espaço aberto de possibilidades. Walter Kohan (2015), reforça que

A prática infantil da filosofia não é necessariamente uma questão de cro-
nologia, mas de modos diversos de experimentar a infância e, através dela, 
a filosofia […] por isso é possível dizer que a filosofia é quase um exercício 



Paulo Freire em Nós

184

de infância, assim como a infância é uma forma de filosofia. É também 
por isso que se pode dizer que a filosofia não necessariamente vai à escola 
para educar as crianças, mas sim para que a escola e aqueles que a habitam 
encontrem sua infância (Kohan, 2015a, p. 55-56, tradução nossa).

Assim, a infância não é apenas uma fase cronológica, mas um terreno 
ontológico no qual o pensamento se constrói, se expande e se reinventa. O 
gesto filosófico da criança emerge na curiosidade genuína, na surpresa dian-
te do cotidiano e na capacidade de criar novos sentidos para experiências 
simples, uma folha, uma pedra, uma sombra projetada no chão podem ser 
objetos de profunda reflexão e encantamento.

A poesia de Manoel de Barros ilumina ainda mais essa dimensão do 
pensar infantil. Em O Livro das Ignorâncias, Barros afirma: “As coisas que 
não têm nome são mais pronunciadas por crianças” (BARROS, 1996, p. 12). 
Essa percepção revela que a infância tem acesso a mundos que escapam à 
lógica adulta: mundos de invenção, de poesia e de assombro. Um sapo que 
canta ao entardecer, uma poça d’água transformada em oceano, ou a dança 
do vento nas árvores tornam-se experiências filosóficas, na medida em que 
a criança questiona, reinventa e cria significado. A criança, assim, é uma 
filósofa do concreto, do imediato, do invisível, do que é vivido e sentido.

Na prática pedagógica, o gesto filosófico da criança exige do adulto 
uma postura ética e cuidadosa.

O que a forma escolar faz (se funciona como escola!) é o duplo movimento 
de trazer alguém para uma posição de ser capaz (e portanto transformar 
alguém em um aluno ou estudante), o que é ao mesmo tempo uma exposi-
ção a algo de fora (e assim um ato de apresentação e exposição do mundo) 
(Larrosa, 2017, p. 22).

Cada pergunta infantil é, portanto, uma oportunidade de diálogo, 
de coautoria do saber e de construção conjunta da realidade. A pedagogia 
freireana reconhece que a escuta da criança, o respeito por sua singulari-
dade e a valorização de sua curiosidade são fundamentos de uma educação 
humanista, ética e transformadora.

Além disso, a ética do cuidado e da alteridade se manifesta nesse con-
texto como elemento central. Cuidar da infância é reconhecer a criança 
como sujeito integral, capaz de dialogar, questionar e intervir no mundo. É 
respeitar sua singularidade e oferecer espaços de convivência que ampliem 
suas experiências simbólicas, afetivas e cognitivas. Freire (2012) e Kohan 
(2003) mostram que a construção do humano intersubjetivo passa pela 
atenção às perguntas, à imaginação e ao encantamento das crianças.

O gesto filosófico da criança, portanto, é um movimento contínuo de 
transformação: ela não apenas pergunta, mas se torna ponte entre o presente 
e o novo, entre o cotidiano e o possível. É um convite à pedagogia da escuta, 



Yago Campelo de Lima - Organizador

185

do cuidado e da poesia. Como nos lembra Barros, a criança tem o dom de 
pronunciar o indizível, de transformar o simples em extraordinário e de nos 
ensinar que a filosofia começa no assombro e na curiosidade. Nesse sentido, a 
educação infantil, inspirada por Freire, deve ser um espaço de abertura para 
o mundo, onde o cuidado, a alteridade e a criação se entrelaçam, permitindo 
que cada criança seja, em sua singularidade, um ser da transformação.

DESCOBRIR A RAZÃO DE SER DAS COISAS PELA COMUNHÃO 
COM AS COISAS: PRINCÍPIOS EPISTEMOLÓGICOS

Começar pela infância é aceitar que o mundo não se apresenta como 
um inventário pronto de objetos, mas como um território vivo, em cons-
tante reinvenção. A criança, em sua disposição para perguntar, descobre 
o mundo não como quem recolhe informações, mas como quem se coloca 
em comunhão com as coisas, tocando-as, nomeando-as, criando sobre elas 
sentidos novos.

Paulo Freire lembra que “a terra da gente é sua geografia, sua ecologia, 
suas terras, seus vales, suas montanhas, suas florestas, seus rios, seus mine-
rais, seus animais, seus pássaros, seus campos, suas colinas, seus desertos, 
mas é o que fazemos dela, nela. Minha terra não é, afinal, uma abstração” 
(FREIRE, 2012, p. 45). Essa afirmação, nascida da memória à sombra da 
mangueira, indica que conhecer é um exercício de pertencimento: é no vín-
culo sensível com o mundo que se produzem as razões de ser das coisas.

Para as crianças, esse vínculo se dá em gestos de experimentação: 
engatinhar, balbuciar, tocar, desenhar, brincar. Cada gesto é uma forma de 
pensamento, cada pergunta é um ato inaugural de filosofia. Não por acaso, 
Freire insistia que “toda operação no mundo envolve uma certa compreen-
são dele” (FREIRE, 2012, p. 33). Perguntar, portanto, é mais que buscar 
respostas: é um modo de se reconhecer como parte do mundo e de começar 
a transformá-lo.

Manoel de Barros, em sua poética da infância, aproxima-se desse mes-
mo horizonte ao afirmar: “as coisas que não têm nome são mais pronunciadas 
por crianças” (BARROS, 2010, p. 37). Esse olhar para o que ainda não foi do-
mesticado pela linguagem adulta revela a potência filosófica do gesto infantil: 
ver o que escapa às definições prontas e, ao nomear, inaugurar mundos.

Walter Kohan, por sua vez, sublinha que “a infância não é apenas um 
tempo da vida, mas uma força de interrupção e de começo” (KOHAN, 2007, 
p. 23). Assim, a pergunta da criança não se reduz a curiosidade ingênua, 
mas é força de criação, capaz de interromper certezas e inaugurar novos 
modos de pensar.



Paulo Freire em Nós

186

Freire nos alerta de que o isolamento nega a comunhão, e que conhecer 
é sempre ato de inteireza: “razão-emoção, razão-sentimento, razão-paixão” 
(FREIRE, 2012, p. 29). A criança, nesse sentido, é o ser inteiro que aprende 
com o corpo, com os sentidos e com a imaginação. Seu gesto filosófico é 
perguntar não para dominar, mas para habitar o mundo em diálogo.

Educar, à luz de Freire, de Manoel de Barros e de Walter Kohan, é, 
portanto, proteger e nutrir essa potência da pergunta. É compreender que 
as crianças não apenas mexem no mundo, mas o refazem poeticamente, 
inventando linguagens e modos de existência. Se a pedagogia freiriana nos 
ensina que “é preciso estimular a curiosidade ingênua a se tornar crítica” 
(FREIRE, 1996, p. 32), então cabe ao educador acolher as perguntas como 
sementes de pensamento e criar contextos em que a infância possa viver sua 
comunhão com as coisas, com os outros e consigo mesma.

Assim, descobrir a razão de ser das coisas, para a criança, não é exer-
cício abstrato, mas prática viva de experimentar, interrogar e imaginar. 
A pedagogia da infância, inspirada em Paulo Freire, se abre, então, como 
espaço de diálogo e poesia, onde as perguntas infantis se tornam caminho 
de liberdade e esperança.

Seguindo esse fio, a escola que se pensa como espaço de formação 
não pode reduzir-se a uma lógica de transmissão, tampouco se fechar na 
adaptação dos sujeitos a um mundo já dado e cristalizado. Ao contrário, 
trata-se de afirmar uma pedagogia da abertura, em que a infância é chamada 
a participar do movimento de dar forma e sentido ao mundo. Paulo Freire 
(2012, p. 33) já nos lembrava que “toda operação no mundo envolve uma 
certa compreensão dele”, e é exatamente nessa possibilidade de operar, 
interrogar e transformar que reside a potência formativa da experiência.

Nesse sentido, a noção de “atenção” destacada por Masschelein e 
Simons (2017, p. 51), como um “momento mágico” em que as coisas se 
tornam reais, aproxima-se do gesto filosófico da criança: sua disposição 
em perguntar, estranhar, suspender o óbvio. É nesse intervalo, em que o 
mundo deixa de ser mero instrumento e se apresenta como coisa viva, que a 
experiência educativa pode se tornar problematizadora, no sentido freiriano. 
Não é por acaso que Freire (1996, p. 29) insiste que “ensinar não é transferir 
conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua própria produção ou 
a sua construção”. A pergunta infantil, portanto, é a matriz desse encontro 
com o real, ela abre o espaço para que o mundo se mostre em sua incom-
pletude e, justamente por isso, em sua possibilidade de ser transformado.

Walter Kohan (2021) radicaliza essa percepção quando fala da infân-
cia como “a menina da pergunta”, aquela que, ao invés de aceitar respostas 
prontas, insiste em fazer do pensar um gesto de invenção. A criança, com 
seu “tempo outro”, nos convida a repensar a própria ideia de formação: 



Yago Campelo de Lima - Organizador

187

não como aquisição de conteúdos, mas como abertura de mundos. Manoel 
de Barros (2010, p. 37) traduz poeticamente essa potência ao afirmar: “O 
menino aprende a usar palavras. E a brincar com elas. Quando descobre que 
também pode inventá-las, se encanta. É o começo de sua poesia”. O brincar 
com palavras e coisas não é mero passatempo: é um modo de filosofar, de 
instaurar realidades outras.

A escola não é um campo de treinamento para aprendizes, mas o lugar onde 
algo – tal como um texto, um motor, um método particular de carpintaria 
– realmente se torna separado de seu próprio uso e, portanto, também se 
torna separado da função e significado que ligam aquele algo à família ou 
à sociedade. É esse trazer para o jogo, esse transformar algo em matéria 
de estudo, que é necessário, a fim de se aprofundar em alguma coisa como 
um objeto de prática e de estudo […] transformar algo em jogo, isto é, 
destacar algo do seu uso adequado, é precisamente a précondição para a 
compreensão da escola como situação inicial […] O estudo e a prática são 
atividades que já não servem (um meio para) um fim ou um propósito 
final, mas sim tornam novas conexões possíveis precisamente porque elas 
são removidas deles. Essa situação em que alguma coisa é separada de 
seu suposto propósito e tornada aberta para novas conexões é, em tantas 
palavras, a situação inicial que discutimos anteriormente (Masschelein; 
Simons, 2017, p. 43, 70, grifos nossos)

Assim, pensar o cinema na escola, como propõem Masschelein e 
Simons (2017), não é utilizá-lo como recurso pedagógico ilustrativo, mas 
reconhecê-lo como campo de experiência real, aberto ao questionamento e 
à imaginação. Do mesmo modo, pensar a infância em Freire não é ajustá-la 
a um currículo fechado, mas acolher sua vocação ontológica de perguntar, 
de mexer no mundo. Quando o cinema, a filosofia e a infância se encontram 
nesse espaço de formação, a escola pode, enfim, tornar-se lugar de comunhão 
com as coisas, onde a atenção abre caminho para o espanto, e o espanto abre 
caminho para a transformação.

MENINIZAR O MUNDO: ESCUTAR AS PERGUNTAS COMO ATO 
DE CUIDADO E FORMAÇÃO

Se no tópico anterior refletimos sobre o espanto e a alegria como expe-
riências inaugurais do conhecimento, neste avançamos para a centralidade 
da escuta das perguntas das crianças como gesto ético e político da prática 
educativa. Para Paulo Freire, perguntar é um movimento que rompe com a 
domesticação e instaura a possibilidade do inédito. “Ninguém nasce feito, 
é experimentando-nos no mundo que nós nos fazemos” (FREIRE, 1996, 
p. 78). Perguntar é, portanto, experimentar-se no mundo, reconhecer-se 
inacabado e disponível à construção conjunta de sentidos.

Ao escutar a criança que pergunta, o educador não apenas responde ou 
transmite um conteúdo, mas assume uma postura de abertura e humildade 



Paulo Freire em Nós

188

epistemológica. Freire lembra que “é pensando criticamente a prática de hoje 
ou de ontem que se pode melhorar a próxima prática” (FREIRE, 1996, p. 
39). O gesto da escuta, quando genuíno, carrega a intenção de reconhecer a 
criança como sujeito histórico e de valorizar sua capacidade de interpretar 
e transformar o mundo.

Na infância, essa escuta é atravessada pela força do imaginário, pela 
curiosidade que não se reduz a mera necessidade de informação, mas se 
manifesta como desejo de compreender o sentido da vida e das coisas. As 
perguntas infantis, muitas vezes poéticas e inusitadas, revelam a potência 
do que Freire (2000, p. 32) chamou de “curiosidade epistemológica”: aquela 
que vai além da curiosidade ingênua, abrindo caminho para uma relação 
crítica e amorosa com o conhecimento.

Escutar as perguntas infantis, sem antecipar respostas fechadas, é 
um ato de cuidado. Implica reconhecer, como lembra Freire (1996, p. 125), 
que “não há ensino sem pesquisa e pesquisa sem ensino”, e que até mesmo 
a indagação da criança pode se tornar uma forma inicial de pesquisa, um 
convite a explorar o mundo junto com ela. A escuta, nesse sentido, é também 
um compromisso político: cria condições para que as crianças, mesmo em 
sua dependência e fragilidade, possam se afirmar como sujeitos de direito, 
capazes de pensar e agir.

Podemos, assim, compreender o verbo meninizar, utilizado por Freire em 
suas cartas, não apenas como retornar à infância em sua dimensão lúdica, mas 
como disposição ética de reencantar-se com o mundo a partir das perguntas 
das crianças. Meninizar o mundo, na prática educativa, significa fazer da escola 
um espaço em que o diálogo, o cuidado e a imaginação se entrelaçam, tornando 
possível uma educação que resiste à barbárie e aposta no inédito-viável.

Esse deslocamento do cotidiano social para o espaço escolar, entendido 
como um tempo livre, não significa isolamento, mas abertura para a expe-
riência e a reflexão. A escola, nesse sentido, torna-se um lugar de encontro 
com o mundo enquanto objeto de atenção e investigação, onde o fazer e o 
pensar não estão subordinados a uma lógica exclusivamente produtiva ou 
utilitária. Masschelein e Simons (2017, p. 51) destacam que a escola “torna 
o indivíduo atento e garante que as coisas – destacadas de usos privados 
e posições – tornem-se reais”. Assim, o tempo escolar suspenso da ordem 
social não é um tempo ocioso, mas um tempo de atenção concentrada, de ex-
perimentação e de construção de sentido, onde a curiosidade pode se mani-
festar plenamente, sem pressões externas de rendimento ou competitividade.

Por outro lado, Rancière (2005) nos alerta para os limites da instrução 
tradicional, que reproduz desigualdades ao assumir que a inteligência é 
desigual por natureza. A instrução dos “ignorantes” pelos “sábios” cria uma 
relação de dependência e hierarquia que impede a verdadeira emancipação 



Yago Campelo de Lima - Organizador

189

intelectual. No entanto, a escola enquanto espaço de liberdade pode desesta-
bilizar essas hierarquias, oferecendo condições para que cada aluno perceba 
sua capacidade de compreender, questionar e intervir no mundo. Em outras 
palavras, a escola deixa de ser apenas um dispositivo de reprodução social e 
torna-se uma prática de emancipação, onde a atenção e a experiência direta 
substituem a mera transferência de conhecimento.

Essa perspectiva permite repensar o currículo e a pedagogia. Em vez 
de centrar-se na transmissão de conteúdos preestabelecidos, a escola pode 
promover experiências significativas, incentivando que as crianças e ado-
lescentes dialoguem com o mundo, experimentem e construam sentidos 
próprios. Essa abordagem se aproxima da ideia de “pedagogia da curiosi-
dade”, na qual os estudantes não apenas aprendem fatos, mas aprendem 
a interrogar, a observar e a interpretar o que está ao seu redor, em conso-
nância com uma concepção freiriana de educação como prática de liberdade 
(FREIRE, 1996, p. 24).

Em síntese, o que Masschelein, Simons e Rancière nos oferecem é uma 
base para imaginar uma escola que suspende a ordem social dominante, 
democratiza o espaço e o tempo escolares e promove uma atenção radical 
às experiências de cada estudante. Trata-se de um projeto que se aproxima 
de uma pedagogia emancipatória: uma escola que não apenas instrui, mas 
que permite que o aluno descubra sua própria capacidade de pensar e agir 
no mundo, rompendo com a lógica da desigualdade naturalizada e abrindo 
espaço para o exercício da inteligência como prática de liberdade.

5 Pesquisar e conhecer o mundo: a prática pedagógica como um dado 
dando-se contra a hegemonia dos pacotes

A prática pedagógica na infância pode ser compreendida como uma 
atividade de investigação compartilhada, em que educadores e crianças se 
engajam na produção de conhecimento a partir de suas interações e desco-
bertas cotidianas. Seguindo Freire (2011), o papel das professoras e professo-
res não se restringe a transmitir conteúdos, mas a interrogar as questões que 
emergem das experiências das crianças: “quais os problemas fundamentais 
que eu encontro com as crianças com as quais eu trabalho? Encontro tais e 
tais obstáculos? Como eu venho respondendo a eles?” (FREIRE, 2011, p. 68).

Essa orientação pedagógica ressoa com a proposta de Masschelein e 
Simons (2017), que defendem a criação de um tempo escolar suspenso da 
ordem social desigual, um tempo e espaço em que crianças possam se engajar 
com o mundo sem a pressão de metas externas ou de produtividade. Assim, 
a prática pedagógica torna-se um lugar de atenção e de experimentação, em 
que o conhecimento surge como “dado dando-se” (FREIRE, 2011, p. 98), ou 
seja, algo que emerge do contato direto com as experiências e interesses das 
crianças, e não de um currículo pré-determinado, imposto de fora para dentro.



Paulo Freire em Nós

190

Essa perspectiva convida a olhar para a brincadeira como forma origi-
nária de conhecimento. Através da brincadeira, as crianças experimentam, 
sentem, questionam e transformam o mundo ao seu redor. O educador 
atento registra essas descobertas, problematiza e amplia as experiências, 
permitindo que o cotidiano se torne uma fonte legítima de saberes, em diá-
logo com os conhecimentos científicos, culturais, artísticos e tecnológicos 
já produzidos pela humanidade (SILVA, 2021).

Jacques Rancière (2005), ao discutir a emancipação intelectual, alerta 
para a tensão entre igualdade e desigualdade de inteligências. A pedagogia 
que respeita o “dado dando-se” reconhece a capacidade das crianças de in-
teragir com o mundo por si mesmas, evitando que a instrução seja apenas 
a transmissão de saberes definidos pelos adultos. Nesse sentido, o currículo 
deixa de ser um pacote fechado e torna-se um espaço aberto, flexível e res-
ponsivo às questões que emergem da experiência infantil.

Portanto, pesquisar e conhecer o mundo com crianças exige que o 
educador assuma uma postura de escuta atenta, de diálogo democrático e 
de compartilhamento da curiosidade, construindo ciclos de conhecimento 
que valorizam as experiências cotidianas, o espanto e a alegria das crian-
ças. A prática pedagógica, assim, se estabelece como ato político e ético, 
capaz de contrariar a hegemonia dos pacotes e das programações rígidas, 
promovendo o protagonismo infantil e o direito de cada criança dizer por 
quê (FREIRE, 2011, p. 69).

A prática pedagógica na infância pode ser compreendida como uma 
atividade de investigação compartilhada, em que educadores e crianças se 
engajam na produção de conhecimento a partir de suas interações e desco-
bertas cotidianas. Seguindo Freire (2011), o papel das professoras e professo-
res não se restringe a transmitir conteúdos, mas a interrogar as questões que 
emergem das experiências das crianças: “quais os problemas fundamentais 
que eu encontro com as crianças com as quais eu trabalho? Encontro tais e 
tais obstáculos? Como eu venho respondendo a eles?” (FREIRE, 2011, p. 68).

Essa orientação pedagógica ressoa com a proposta de Masschelein e 
Simons (2017), que defendem a criação de um tempo escolar suspenso da 
ordem social desigual, um tempo e espaço em que crianças possam se engajar 
com o mundo sem a pressão de metas externas ou de produtividade. Assim, 
a prática pedagógica torna-se um lugar de atenção e de experimentação, em 
que o conhecimento surge como “dado dando-se” (FREIRE, 2011, p. 98), ou 
seja, algo que emerge do contato direto com as experiências e interesses das 
crianças, e não de um currículo pré-determinado, imposto de fora para dentro.

Ao olhar para o brincar como modo de conhecer, surge a questão: há 
lugar nas práticas pedagógicas para o sensível e o imaginado, para a cria-
ção e a liberdade, para o espanto e a curiosidade? A resposta exige mais do 



Yago Campelo de Lima - Organizador

191

que atender a objetivos curriculares predefinidos. É necessário que o edu-
cador respeite e amplie as experiências das crianças, permitindo que elas 
descubram o mundo em suas próprias perspectivas, construindo sentidos 
estéticos, éticos e políticos a partir de suas interações. O ato de brincar, de 
criar narrativas, de explorar objetos e de experimentar relações torna-se, 
assim, um campo de produção de conhecimento e de sentidos.

Jacques Rancière (2005), ao discutir a emancipação intelectual, alerta 
para a tensão entre igualdade e desigualdade de inteligências. A pedagogia 
que respeita o “dado dando-se” reconhece a capacidade das crianças de in-
teragir com o mundo por si mesmas, evitando que a instrução seja apenas 
a transmissão de saberes definidos pelos adultos. Nesse sentido, o currí-
culo deixa de ser um pacote fechado e torna-se um espaço aberto, flexível 
e responsivo às questões que emergem da experiência infantil, abrindo-se 
também para o sensível e o imaginário.

Essa abertura é também ética e política: compartilhar o espanto e a 
alegria, como sugere Freire (1994) em suas cartas a Nathercinha, constitui 
uma prática de cuidado e de atenção à infância, que reconhece o valor da 
experiência estética e da afetividade como elementos constitutivos do conheci-
mento. O sensível, portanto, não é mero detalhe ornamental: é condição para 
a produção de sentidos estéticos, políticos e éticos, permitindo que crianças se 
sintam capazes de transformar o mundo e de perceber-se como sujeitos ativos.

Partir da infância e começar pelas crianças significa compreendê-las 
como seres que transformam as práticas com suas perguntas, linguagens, 
movimentos e formas de expressão, produzindo sentidos de alegria, desco-
berta e reflexão sobre o mundo. A prática pedagógica, assim, não é apenas 
instrumento de transmissão de conteúdos, mas espaço de liberdade, cria-
ção e convivência democrática, que se coloca contra a barbárie humana e 
a desigualdade social, reafirmando o direito das crianças de dizerem “por 
quê” e de serem escutadas com atenção e respeito (FREIRE, 2011, p. 69).

Em síntese, a pedagogia da infância se apresenta como um território 
ético e estético, onde se entrelaçam conhecimento, imaginação e emoção; onde 
a liberdade, o espanto e a curiosidade tornam-se condições fundamentais para 
a construção de experiências significativas; e onde a alegria compartilhada 
é um gesto de resistência contra as injustiças e restrições do mundo adulto.

A INFÂNCIA COMO CANÇÃO DE RESISTÊNCIA: DIREITOS, 
DESCOBERTA E CUIDADO EM TEMPOS DE CRISE

A Educação Infantil não se limita à transmissão de conteúdos ou ao 
cumprimento de objetivos pré-definidos; ela deve ser compreendida como 
uma prática política e humanista, que garante às crianças o direito de viver 



Paulo Freire em Nós

192

sua infância de forma plena, explorando, perguntando, criando e atribuindo 
sentidos ao mundo (FREIRE, 1967; 2011).

Em seus escritos do exílio, Paulo Freire nos mostra que cada interação 
com a criança é, em si, um ato de resistência e cuidado. É uma pequena 
canção que se opõe ao abandono, à desigualdade e à privação de direitos, 
afirmando a importância da escuta, do diálogo e da atenção às experiências 
sensíveis das crianças (FREIRE, 1994; LACERDA, 2016). Esse gesto peda-
gógico se torna ainda mais relevante em contextos de pandemia ou crises 
sociais, quando o fechamento das escolas e a restrição de espaços de explora-
ção ameaçam a possibilidade de aprendizado pela experiência e pela alegria.

O reconhecimento da infância como tempo singular e sensível revela 
a dimensão política das brincadeiras, perguntas e interações cotidianas. 
Cada gesto da criança, cada descoberta, constitui um território de sentido, 
capaz de gerar conhecimento, afeto e transformação social (FREIRE, 1967; 
SILVA, 2021). Esses momentos não são secundários: são fundamentais 
para a formação de sujeitos críticos, criativos e éticos, que aprendem em 
comunhão com o mundo e com os outros.

Em um cenário em que muitas crianças são confinadas a telas ou 
privadas de espaços de exploração ao ar livre, defender a Educação Infantil 
como direito torna-se também uma decisão política e radical (BRASIL, 
2017; SILVA, 2021). Escolher ouvir, acompanhar, brincar e descobrir com 
as crianças é afirmar que a infância merece tempos e espaços próprios, nos 
quais a criação, a liberdade e o espanto são partes essenciais do aprendizado 
e da vida social.

Essa concepção pedagógica constrói o que podemos chamar de can-
ção de resistência da infância: um compromisso coletivo de educadores, 
famílias e sociedade para proteger e valorizar o tempo de descoberta das 
crianças. Cada momento de diálogo, cada experiência de brincar, cada gesto 
de cuidado torna-se um ato de luta contra a negligência e a desigualdade, 
reafirmando que educar é também cuidar, criar, transformar e proteger a 
vida (SILVA, 2017; SILVA & SILVA, 2018).

Assim, a prática educativa que respeita a infância e suas singularidades 
transforma-se em uma política de humanização, capaz de produzir sentidos 
estéticos, éticos e políticos, e de construir um mundo mais justo, partindo 
da alegria, da curiosidade e da participação ativa das crianças.

A Educação Infantil não deve ser entendida apenas como um espaço 
para aquisição de conhecimentos padronizados ou para cumprimento de 
metas curriculares. Ela é, antes, uma prática profundamente política e ética, 
voltada à garantia de direitos, à promoção da justiça social e à valorização 
da singularidade das crianças (FREIRE, 1967; 2011). Cada interação com 
bebês e crianças carrega consigo a possibilidade de produzir sentido, afetar 



Yago Campelo de Lima - Organizador

193

e ser afetado, e de construir conhecimentos em comunhão com o mundo, 
conforme a pedagogia freiriana.

Nos escritos de Paulo Freire durante o exílio, encontramos a poética 
da atenção à infância: o cuidado com a criança, a escuta sensível, o espanto 
diante de pequenas descobertas e a criação de contextos que estimulam 
a curiosidade e a imaginação constituem atos de resistência e esperança 
frente a contextos de abandono, violência e desigualdade (FREIRE, 1994; 
LACERDA, 2016). Esses gestos pedagógicos, mesmo sutis, têm uma força 
transformadora: afirmam que a infância é um tempo de experimentação, 
liberdade e construção de sentidos estéticos, éticos e políticos.

A pandemia de 2020 e suas consequências deixaram claro que a negli-
gência com os espaços de cuidado e aprendizagem da infância é uma violação 
de direitos humanos. Fechar escolas, restringir brincadeiras, limitar o acesso 
a quintais, espaços naturais ou experiências coletivas significou privar as 
crianças de oportunidades essenciais para vivenciar o mundo e desenvolver 
sua autonomia, criatividade e afetividade. Nesse sentido, o compromisso 
pedagógico não se restringe a ensinar conteúdos; ele se expande para ga-
rantir o direito de ser criança em sua plenitude, de descobrir, experimentar, 
imaginar e interagir com o ambiente (BRASIL, 2017; SILVA, 2021).

O conceito de infância, quando tratado como tempo e espaço de pro-
dução de conhecimento e de sentidos, abre caminho para o que podemos 
chamar de “canção de resistência da infância”. Essa canção se manifesta nas 
brincadeiras coletivas, nas descobertas sensoriais, nas perguntas incessantes 
das crianças e nos diálogos que estabelecem com adultos atentos. Cada gesto 
de cuidado, cada ação pedagógica fundamentada na escuta e na observação 
constitui uma estratégia de combate à barbárie social, à desigualdade e ao 
abandono (SILVA, 2017; SILVA & SILVA, 2018).

Além disso, a experiência estética no cotidiano da infância – o prazer 
de tocar, olhar, sentir e criar – é uma dimensão política. Paulo Freire (2012) 
enfatiza que o conhecimento envolve não apenas a razão, mas também a 
emoção, a percepção e a ação; ou seja, a inteligência emocional, estética e 
ética está inseparavelmente ligada à construção de saberes. Nesse sentido, 
promover experiências que permitam à criança expressar sentimentos, in-
terpretar o mundo, produzir narrativas e imaginar alternativas é investir em 
sua liberdade e emancipação, contrariando a tendência de reduzir a infância 
a habilidades e conteúdos mensuráveis.

A defesa da Educação Infantil como direito se mostra, portanto, uma 
escolha política radical, que coloca em primeiro plano a dignidade das 
crianças e a justiça social. Garantir a participação ativa das crianças, criar 
contextos de exploração, permitir o espanto e a alegria, e valorizar suas 
descobertas é afirmar que a escola é um espaço de humanização, não apenas 



Paulo Freire em Nós

194

de instrução formal. Esse compromisso exige que educadores, famílias e 
sociedade atuem de forma articulada, construindo pactos que protejam o 
tempo e o espaço da infância, promovendo experiências significativas que 
dialoguem com os saberes culturais, científicos e artísticos acumulados pela 
humanidade (FREIRE, 1967; SILVA, 2021).

Em última instância, tratar a infância como espaço de descoberta, 
cuidado e criação significa resistir à desumanização e à desigualdade, trans-
formar cada experiência em oportunidade de aprender e ensinar recipro-
camente, e afirmar que a Educação Infantil não é apenas preparação para 
o futuro, mas sim uma política de humanização no presente. É na prática 
pedagógica sensível, democrática e dialógica que as crianças encontram 
condições de desenvolver sua autonomia, criatividade e compreensão ética 
do mundo – e que a sociedade, como um todo, encontra meios de construir 
um futuro mais justo e solidário (FREIRE, 2011; SILVA & SILVA, 2018).

CONSIDERAÇÕES
O percurso apresentado ao longo desta obra evidencia que a infância 

deve ser compreendida como espaço de descobertas, questionamentos e 
produção de sentidos, no qual o gesto filosófico da criança se manifesta como 
potência transformadora da prática educativa. Ao longo do texto, destacamos 
que a educação, quando orientada por princípios freirianos, envolve mais do 
que a transmissão de conteúdos: envolve cuidado, atenção às curiosidades 
e emoções, e construção de contextos de descoberta em comunhão com o 
mundo (FREIRE, 1967; 2011; 2012).

As experiências relatadas nas cartas de Paulo Freire a Nathercinha 
mostram que compartilhar o espanto e a alegria com as crianças constitui 
uma prática ética e política, que fortalece a alteridade e o diálogo demo-
crático, reconhecendo-as como interlocutoras ativas, capazes de perceber, 
imaginar e transformar seu entorno (LACERDA, 2016; SILVA, 2017; SILVA 
e SILVA, 2018). Esse cuidado, aliado à valorização da brincadeira e da par-
ticipação social, coloca o currículo da Educação Infantil não como um dado 
imutável, mas como um “dado dando-se”, que se constrói a partir das inte-
rações, interesses e curiosidades das crianças (FREIRE, 2011).

O texto também evidenciou a centralidade da escola como espaço de 
resistência à desigualdade social, ao abandono e à barbárie humana, reafir-
mando a necessidade de práticas pedagógicas que promovam a liberdade, 
a criação, o espanto e a imaginação. Essa perspectiva implica repensar a 
infância e a Educação Infantil como tempos e espaços de humanização, 
participação, estética, ética e política, em que o gesto perguntador da criança 
torna-se guia para a transformação social (MASSCHELEIN; SIMONS, 2017; 
RANCIÈRE, 2005).



Yago Campelo de Lima - Organizador

195

Em síntese, a obra propõe uma pedagogia da infância que respeite e 
amplie o universo de experiências das crianças, reconhecendo sua capaci-
dade de produção de sentidos, e que, ao mesmo tempo, articule cuidado, 
liberdade e justiça social como fundamentos de uma educação realmente 
democrática e emancipadora.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BARROS, Manoel de. Memórias inventadas: A infância. São Paulo: 
Planeta, 2010.

FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. 10 ed. Rio de Janeiro: 
civilização brasileira, 2012.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança.: um reencontro com a Pedagogia 
do oprimido. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994.

FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha 
práxis. São Paulo: Paz e Terra, 1994.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

KOHAN, Walter Omar. Viajar para vivir: ensayar. La vida como escuela 
de viaje. Buenos Aires: Miño y Dávila, 2015a.

LACERDA, Nathercia. A casa e o mundo lá fora: cartas de Paulo Freire 
para Nathercinha.

LARROSA, Jorge (org.). Elogio da escola. Belo Horizonte: Autêntica, 2017.

Rio de Janeiro: ZIT, 2016.

SILVA, Elenice de Brito Teixeira. Do sentido filosófico à significação 
pedagógica do cuidado. Revista Contemporânea de Educação. v. 12, n. 25, 
p. 469-485, ago/2017. Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/
rce/article/view/3665. Acesso em: 15 mar. 2025.

SILVA, Elenice de Brito Teixeira. Atos de criação: as origens culturais da 
brincadeira dos

bebês. Tese de Doutorado. Belo Horizonte, MG: Universidade Federal de 
Minas Gerais, 2021.



Paulo Freire em Nós

196

SILVA, Elenice de Brito Teixeira. Do sentido filosófico à significação 
pedagógica do cuidado. Revista Contemporânea de Educação. v. 12, n. 25, 
p. 469-485, ago/2017. Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/
rce/article/view/3665. Acesso em: 15 mar. 2025.

RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante. Belo Horizonte: Autêntica, 
2005.



JUVENTUDES NEGRAS PERIFÉRICAS 

EM NARRATIVA: COMPROMISSO E 

PRÁXIS DOCENTE COM PAULO FREIRE





199

Kelly Cristina da Silva171

INTRODUÇÃO
O ensino de História na Educação Básica enfrenta desafios epistemo-

lógicos e ético-políticos, intensificados pela crise de autoridade do conheci-
mento histórico disciplinar e pelo avanço do negacionismo. Paralelamente, 
a Teoria da História e a História da Historiografia fornecem instrumentos 
para repensar a prática docente como eixo fundamental para a produção 
de narrativas históricas significativas, incorporando subjetividades, terri-
torialidades e experiências dos estudantes. Este trabalho investiga como a 
experiência docente pode contribuir para um ensino de História que dialogue 
com as vivências dos alunos, especialmente aqueles em contextos periféricos, 
sob o olhar cuidadoso e assertivo do autor Paulo Freire.

A Cartilha Reaja PJ (2018)172 foi escolhida para investigarmos os con-
ceitos utilizados por Paulo Freire. Este material foi construído por várias 
mãos, um grupo de adolescentes e jovens, entre 15 a 17 anos, que frequen-
tavam o Serviço de Convivência e Fortalecimento de Vínculos – Projovem, 
um serviço da Proteção Social Básica do SUAS ofertado de forma comple-
mentar ao trabalho social com famílias e realizado por meio do Serviço 
de Proteção e Atendimento Integral às Famílias (PAIF) e do Serviço de 
Proteção e Atendimento Especializado às Famílias e Indivíduos (PAEFI), 
oferecido no Centro de Referência à Assistência Social – CRAS e reali-
zado pela Organização Civil – OSC parceira Grupo de Desenvolvimento 
Comunitário GDECOM.

171	  Professora e historiadora (UniBH) / Especialista em Arte, Cultura e Educação (UEMG) 
/ Mestra em Educação Docência (FAE - UFMG) / Pós-graduanda em História e Práticas 
Educacionais (CEFET - MG).Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/0256661823887482

172	  SILVA, Kelly Cristina da (Org.), et al. Reaja PJ - Belo Horizonte, 2018.



Paulo Freire em Nós

200

A Cartilha REAJA PJ é fruto de reflexões sobre racismo estrutural, ge-
nocídio da juventude negra e resistência nas favelas. Ela demonstra como os 
adolescentes e jovens se apropriam do conhecimento histórico para elaborar 
suas próprias narrativas. Além disso, ter o autor Paulo Freire como fio con-
dutor dessa costura entre teoria e prática contribuirá para uma compreensão 
mais libertadora das narrativas periféricas. Assim, com as reflexões freirianas 
seremos orientados a pensar a práxis, com ação e reflexão. Adentraremos, 
deste modo, na questão do sentido do docente se comprometer com a so-
ciedade e enquanto profissional. Problematizaremos a importância de o 
professor deixar de ser mero reprodutor de conteúdos e se tornar um agente 
que constrói conhecimento a partir da escuta e da realidade dos estudantes.

Outros autores também farão parte dessa conversa, como o Breno 
Mendes173 ao lançar luz sobre a necessidade de uma articulação entre teoria, 
metodologia e ensino de História, superando o dualismo entre conhecimento 
acadêmico e saber escolar.

Metodologicamente, a pesquisa adota uma abordagem qualitativa, 
baseada na análise documental da cartilha e na revisão bibliográfica de 
referenciais sobre ensino de História, consciência histórica, compromisso 
docente e a relação do oprimido com o opressor. O objetivo é compreender 
como as narrativas construídas pelos estudantes podem contribuir para a 
ressignificação do ensino de História, tornando-o mais significativo e co-
nectado com suas realidades. A partir desse referencial, analisamos como a 
experiência docente pode atuar na mediação dessas produções, promovendo 
um ensino crítico e emancipatório.

Os resultados indicam que a atuação docente, ao incorporar experiên-
cias dos alunos na construção do conhecimento histórico, contribui para 
um ensino mais engajado e contextualizado. A experiência do Projovem 
Adolescente evidencia que a valorização das narrativas periféricas amplia 
o pertencimento dos estudantes à História, desafiando o apagamento his-
tórico imposto pelos currículos tradicionais. Possibilitando compreender 
que a marginalização de determinadas vozes no ensino não é apenas um 
problema curricular, mas uma herança de processos coloniais de produ-
ção do conhecimento. Dessa forma, a escola pode se tornar um espaço de 
justiça epistêmica, promovendo o reconhecimento das histórias de grupos 
historicamente silenciados.

O compromisso docente desempenha um papel central na ressignifi-
cação do ensino de História, promovendo um aprendizado mais significa-
tivo ao integrar as vivências dos estudantes ao conhecimento histórico. A 
superação da dicotomia entre teoria e prática passa pelo reconhecimento 

173	  MENDES, Breno. Limiar: estudos de teoria, metodologia e ensino de história. Goiânia: 
Cegraf UFG, 2021.



Yago Campelo de Lima - Organizador

201

das subjetividades dos alunos e pela atuação do professor como mediador 
e produtor do saber histórico. Ao valorizar narrativas locais e experiên-
cias periféricas, o ensino de História fortalece a consciência histórica dos 
estudantes, ampliando seu entendimento sobre o passado e sua agência 
no presente.

TEORIA E PRÁTICA NO ENSINO DE HISTÓRIA
A proposta deste artigo não é se moldar num simples relato de expe-

riência no qual, nós professores, eximimos nosso protagonismo e apenas 
relatamos como determinada teoria ou atividade foi aplicada em sala de 
aula ou fora dela. Relatando como os alunos reagiram à atividade propos-
ta sem uma reflexão envolvendo o contexto social e suas relações com o 
espaço em que estão inseridos para desenvolvimento de uma produção de 
conhecimento. Aqui se busca ilustrar uma das diversas possibilidades de se 
contrapor ao dualismo prática versus teoria, propondo uma teoria da didá-
tica da história contendo a formação humana, competências da consciência 
histórica e conhecimento significativo. Estabelecendo um campo reflexivo 
traçando um paralelo entre o conhecimento histórico e a vida prática ao 
levar em consideração as especificidades vivenciadas pelos alunos que mo-
ram e vivenciam as experiências sociais de uma periferia da cidade de Belo 
Horizonte, o bairro Zilah Spósito.

Desenhamos uma linha contendo suas experiências atravessadas pelas 
vulnerabilidades sociais, exclusão e a sobrevida da escravidão articulada com 
o ensino de História na Educação Básica e seus desafios epistemológicos e 
ético-políticos. Somando todas essas questões às intervenções e concepções 
freirianas abre-se um leque para se pensar territorialidade, subjetividades, 
as experiências dos jovens como narrativas históricas, teoria, metodologia 
e o ensino de história.

Para articular teoria, metodologia e ensino de história, o autor Breno 
Mendes começa explanando sobre a teoria da história e ensino de história, 
no capítulo cujo título também é Teoria, metodologia e ensino de História. 
Para tanto, ele defende o argumento de que existe um dualismo entre a teoria 
e a prática enquanto conhecimento histórico e que este se configura numa 
defasagem no Ensino de História. Desta forma, ele sustenta a tese de um 
equilíbrio entre teoria, metodologia e ensino de história como conhecimento 
histórico significativo na educação básica.

Há o argumento de que a teoria da história tem papel fundamental na 
formação do historiador, além de possuir funções e significados próprios. 
Isto quer dizer que o conhecimento produzido na universidade possui uma 
enorme defasagem e seu sintoma é o dualismo entre o conhecimento pro-
duzido na universidade e a história ensinada na Educação Básica. Uma 



Paulo Freire em Nós

202

dicotomia que ganha corpo a partir da década de 1930 e tem como base a 
hierarquização entre conhecimento acadêmico e saber escolar.

Mendes174 também ressalva que o caminho que motiva um aluno es-
colher o ensino de história se dá pelo interesse por um contexto específico 
e não por questões teóricas. E o distanciamento das questões teóricas segue 
junto com a trajetória profissional de alguns historiadores e professores. 
E é a partir desses argumentos que Mendes constrói sua proposta central: 
contrapor ao dualismo prática versus teoria. Diante desta percepção, o autor 
nos convida a pensar numa proposta de uma teoria da didática da história 
que tenha a formação humana como principal meta, articulada com compe-
tências da consciência histórica. Para isso acontecer, a didática da história 
precisa deixar de ser um repertório de técnicas de ensino-aprendizado e 
passar a ser um campo de reflexão concatenado com o conhecimento histó-
rico e a vida prática. Uma junção que gera um conhecimento significativo, 
ou seja, uma compreensão da historicidade da vida humana no âmbito do 
individual e social. Uma ação que resulta na formação de historiadores e 
numa visão de conjunto da história como ciência.

Até aqui falamos sobre a dicotomia entre teoria e prática associada à 
práxis do professor de história. No entanto, um rápido olhar, porém aten-
to, ao que está explícito e implícito nos pressupostos freirianos fornecerá 
um melhor entendimento da importância de uma teoria crítica. Forma de 
conhecimento, reflexão pelo ato de se conhecer ao conhecer e ação huma-
na ilustrada pelo ato de descobrir seus próprios interesses e direcionar à 
libertação de coerções, fazem parte da tradução da expressão teoria crítica 
do dicionário de Paulo Freire.

Segundo Guareschi175, um primeiro pressuposto da teoria crítica está 
na ação ou prática banhada de ética. E à estas é inerente não agir, ou seja, há 
sempre uma intenção e várias formas de agir que geram consequências de 
mudança ou não. Ou seja, é impossível ser neutro! O segundo pressuposto 
caminha ao encontro com o que o autor Mendes vem dizendo ao apontar os 
perigos de um dualismo entre teoria e prática. “O conhecimento não é apenas 
cognitivo: ele é também uma “prática”. Impossível separar teoria e prática” 
(Guareschi, 2016, p.395). Algo que ficou muito presente na construção da 
Cartilha Reaja PJ por elaborar as atividades de escritas de textos e imagens 
fazendo uso da dupla teoria e prática. Neste processo houve o cuidado de 
ter a teoria como parceira que, a partir dos relatos sobre as vivências e as 

174	  MENDES, Breno. Limiar: estudos de teoria, metodologia e ensino de história. Goiânia: 
Cegraf UFG, 2021.

175	  GUARESCHI, Pedrinho. Teoria Crítica. In: STRECK, Danilo R., REDIN, Euclides., ZITKOSKI, 
Jaime José (orgs). Dicionário de Paulo Freire. 3 ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2016, p.395.



Yago Campelo de Lima - Organizador

203

relações dos adolescentes e jovens com a comunidade, equipamentos públi-
cos e a segurança pública, foi se revelando como conhecimento.

Foi deixado de lado a função da teoria que gera um distanciamento da 
prática que é ser juiz ao determinar o que é certo ou errado, hierarquizando 
o conhecimento ao localizá-lo como algo dominante, em que apenas o que 
é produzido dentro da academia tem valor educacional.

Como profissional da educação, seja em sala de aula ou fora dela, pude 
perceber que não basta apenas ter uma educação continuada para lidar 
com os desafios postos pela prática e teoria se não há o cuidado de pensar e 
exercer uma reflexão crítica sobre a ação e prática para com os educandos.

É pensando criticamente a prática de hoje ou de ontem que se pode me-
lhorar a próxima prática. O próprio discurso teórico, necessário à reflexão 
crítica, tem de ser tal modo concreto que quase se confunda com a prática. 
O seu distanciamento epistemológico da prática enquanto objeto de sua 
análise, deve dela “aproximá-lo ao máximo. Quanto melhor faça esta opera-
ção tanto mais inteligência ganha da prática em análise e maior comunica-
bilidade exerce em torno da superação da ingenuidade pela rigorosidade.176

Se comprometer com a reflexão da prática permite o conhecimento 
mais afundo do que se já se conhece. Ou seja, “ao conhecer, estamos intrin-
secamente implicados nesse conhecimento. Não há um mundo “objetivo”, 
lá fora, que nós conhecemos, independentes de nós. (...) Conhecemos na 
medida em que nos conhecemos” (Guareschi, 2016, p. 395). Um exemplo que 
dá luz a esta questão foi a preparação para as atividades que deram origem 
à cartilha. Em primeiro momento não havia a intenção de escrever uma 
cartilha. O que estava posto era a necessidade de preparar os adolescentes 
e jovens para participar da Conferência Nacional dos Direitos da Criança 
e do Adolescente, ocorrida no ano de 2018, cujo tema central foi Proteção 
Integral, Diversidade e Enfrentamento das Violências. Uma atividade que 
não aguçou a vontade dos adolescentes e jovens em participar, pois toda 
a articulação realizada, até aquele momento, com equipamentos públicos 
e demais profissionais dos órgãos que gestam o programa utilizavam uma 
postura hierárquica da qual eles ditavam que era importante na participação 
deste público. Isto partindo a percepção de que eles, por deter um tipo de 
conhecimento que os faziam ocupar aqueles cargos de gerência e técnicos da 
assistência sabiam o que era melhor para as juventudes daquele território 
sem ao menos vivenciar o dia a dia e observar quais são os tipos de relações 
construídas. O que cada um tinha em mãos eram casos de violências, sejam 
ligadas ao tráfico de drogas, abuso sexual ou abandono parental. Esses profis-
sionais trabalhavam com as vias de fatos, encaminhando os casos ou dando 
o veredito final para cada caso. O que estou dizendo é que o conhecimento 

176	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996, p.39.



Paulo Freire em Nós

204

dessas pessoas as distanciava de conhecer mais afundo o que as juventudes 
daquele lugar necessitavam. Como consequência tínhamos a resistência dos 
adolescentes e jovens em participar das ações propostas pelos equipamentos 
públicos da região, em nosso caso, o CRAS. Para que isso acontecesse, o 
equipamento CRAS contava com o apoio e a participação de profissionais 
que estavam intrinsecamente ligados às vivências das juventudes.

Retomando para as atividades iniciais de preparação para a conferên-
cia que acabou por gestar a cartilha Reaja PJ, foi deixado para cargo dos 
adolescentes e jovens apontarem quais temas eram de seus interesses, suas 
demandas e desejos para discussões nos encontros de Orientação Social, 
como é possível identificar na tabela abaixo.

Tabela 1 - Relação de atividades com os Eixos temáticos. Elaborada 
pela autora.

Diante dos temas de interesse expostos pelos adolescentes e jovens, 
identificamos o que já suspeitamos acima, o distanciamento ou inexistên-
cia de uma relação com os equipamentos públicos do bairro Zilah Spósito. 
Pensando nas experiências passadas, só fazia sentido seguir com a proposta 
de atividades se os adolescentes e jovens conhecessem não só a função de 
cada equipamento, mas também a rotina, as pessoas que ali trabalham, que 
e como acessar os serviços prestados. Até porque, como os adolescentes e 
jovens poderiam elencar melhorias para as juventudes locais se não conhe-
ciam os serviços prestados pelo CRAS ou a quem acessar no Centro de Saúde 
se não sabiam que existia uma profissional destinada aos cuidados deles?



Yago Campelo de Lima - Organizador

205

Foi assim que iniciamos essas aproximações das juventudes assistidas 
pelo programa Projovem com as técnicas do CRAS e do Centro de Saúde e 
visse e versa. Digo mais, assegurar o direito e o respeito pelos saberes dos 
adolescentes e jovens nos desperta o olhar para entendermos de fato que são 
eles que acessam uma cidade desassistida pelo poder público diante sua má 
vontade e lembrada como campo de batalha com a função de treinamento 
para as forças militares. É como Freire sugere:

Por que não aproveitar a experiência que têm os alunos de viver em áreas 
da cidade descuidadas pelo poder público para discutir, por exemplo, a 
poluição dos riachos e dos córregos e os baixos níveis de bem-estar das 
populações, os lixões e os riscos que oferecem à saúde das gentes. Por que 
não há lixões no coração dos bairros ricos e mesmo puramente remediados 
dos centros urbanos? (Freire, 1996, p. 30).

Desta forma ocorreram parcerias como uma conversa inicial com a 
equipe de saúde que orientou os adolescentes e jovens quanto aos cuidados 
com o corpo, entregou a caderneta do adolescente para cada um, a coor-
denação do CRAS fez uma apresentação dos serviços que são ofertados à 
comunidade, esclareceu dúvidas e levou os jovens para conhecer o espaço 
do equipamento, os funcionários e suas funções. Além dessa conversa, a 
coordenação já entrou em contato ofertando vagas para a oficina Mundo do 
Trabalho com a parceria do CIEE (Centro de Integração Empresa Escola), já 
atendendo uma solicitação do grupo. Um contato que facilitou e colocou o 
CRAS como parceiro na elaboração de ações de mobilização para uma par-
ticipação ativa das juventudes, para além de presentear com apenas número 
para se alcançar metas. Dentre as temáticas da conferência, os adolescentes e 
jovens optaram por compreender como o Genocídio das Juventudes Negras 
afetam o seu dia a dia.

Esse foi um movimento importante para cada parte se conhecer me-
lhor, ainda que precisassem de mais momentos, mas aquele foi passo ini-
cial ao qual proporcionou aos adolescentes e jovens uma participação mais 
interativa e consciente do que era seu de direito. Uma vez que eles estavam 
acostumados apenas conviver com o cumprimento de deveres.

Durante a escrita da cartilha houve momentos de atravessamentos 
quanto às vivências pelas quais os adolescentes e jovens estavam experimen-
tando com a minha vida enquanto sujeita. O que auxiliou uma aproximação 
que fizesse com que eles compartilhassem mais de suas relações e, assim 
associá-las com os termos e teorias trabalhadas, foi me permitir conhecer 
aquele mundo que se desvendava a cada conquista de degraus de confiança. 
Impor minha vivência como carro chefe da razão romperia com esses laços 
ao ponto de todo conhecimento crítico e reflexivo ficaria comprometido.

  Comprometer-se com a construção do conhecimento crítico dos 
adolescentes e jovens exigiu uma aliança com a ética. Tema imprescindível 



Paulo Freire em Nós

206

nas obras de Freire e que sem ela não haveria um “rigor ético em defesa da 
dignidade humana.”177 Por ela foi possível olhar cuidadosamente para as 
relações dos adolescentes e jovens com o mundo em que estavam inseri-
dos, a comunidade, o espaço, as amizades e a segurança de suas vidas. De 
nada adianta unir prática, teoria e conhecimento reflexivo se a ética em se 
comprometer-se contra a exclusão social, a violência e as vulnerabilidades. 
É um agir que resulta na permanência da opressão.

A prática do pensamento teórico perpassa pela produção de sentido 
e contribui para a percepção das mudanças temporais, interpretação e uso 
público do passado respeitando suas especificidades. Um ponto para refle-
xão, pois, como Koselleck já advertiu, é pelo espaço de experiência que o 
passado nos proporciona que o indivíduo conseguirá atribuir significados à 
sua existência, perceber e (re)criar um espaço de experiência. Se não houver 
um cuidado para este detalhe, corremos o risco de ter o ensino de história 
a cargo de medidores de conhecimento, como o ENEM e até mesmo o mer-
cado de trabalho. Um exemplo disso foi a repercussão do tema da redação, 
Desafios para a valorização da herança africana no Brasil, que levou muitas 
pessoas contra os temas oriundos da lei 10.639/2003 a repensarem o ensino 
de história africana e indígena dentro de sala de aula.

Fundamentado de que a pesquisa e a prática precisam andar juntas, 
Mendes afirma que o uso de fontes em sala de aula é uma forma metodológica 
assertiva para se pensar o ofício do historiador e as pesquisas empíricas ao 
produzir conhecimentos e habilidades de leitura histórica do mundo. A teo-
ria articulada com a metodologia, para o autor, é a chave contra o dualismo 
entre teoria e prática. Para tanto, a metodologia investigativa é citada por 
ser responsável pela construção de significados para a experiência histórica 
ao explorar a atitude curiosa e de exploração do aprendizado.

O método dialético, com a combinação entre hermenêutica da in-
tenção dos agentes e a analítica dos condicionantes estruturais, é posto 
também como campo de metodologia da pesquisa histórica. A analítica 
envolve a ação humana que depende das circunstâncias e condições exter-
nas ao agir humano e a hermenêutica a intenção da ação humana diante de 
situações imprevisíveis.

Por isso, Mendes propõe uma cartografia da teoria, metodologia e 
ensino de história representando os limites e as possibilidades da teoria e 
da metodologia no ensino de história. O que vai ao encontro da pergunta 
chave: Como habitar o limiar? Respondendo à pergunta, para habitar o 
limiar é preciso entender a história como uma cartografia. Um mapa para 

177	  TROMBETTA, Sérgio; TROMBETTA, Luis Carlos. Ética. In: STRECK, Danilo R., REDIN, Euclides., 
ZITKOSKI, Jaime José (orgs). Dicionário de Paulo Freire. 3 ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2016.



Yago Campelo de Lima - Organizador

207

uma experiência de aprendizagem da história com sentido e tendo em mente 
que a teoria não está distante dos problemas de sala de aula. E que a teoria 
e metodologia são indispensáveis para a pesquisa e a didática da história. 
Esta interface entre a teoria da história e a didática da história dialoga com 
a perspectiva pedagógica de Paulo Freire ao pautar-se na conscientização 
crítica dos educandos em que há a interação dos conteúdos programáticos 
com a experiência de vida. Assim, os saberes dos educandos, a partir de uma 
educação dialógica, são considerados no campo pedagógico.

COMPROMISSO PROFISSIONAL E NARRATIVAS PERIFÉRICAS
A produção de conhecimento no trabalho com adolescentes e jovens, 

antes de tudo, está diretamente relacionada com o compromisso do professor 
para com sua prática. Ou seja, o professor precisa, antes de tudo, envolver-se 
com a sociedade. É preciso saber olhar, interagir, distanciar-se de si e aprender 
a fazer parte daquela comunidade em que seus alunos estão inseridos. Paulo 
Freire178 nomeia essa ação como o compromisso profissional com a sociedade. 
Que segundo o autor não é qualquer compromisso e nem saber quem, fulano, 
cicrano, beltrano, vai se comprometer. O que Freire nos revela é que

Somente um ser que é capaz de sair de seu contexto, de “distanciar-se” dele 
para ficar com ele; capaz de admirá-lo para, objetivando-o, transformá-lo 
e, transformando-o, saber-se transformado pela sua própria criação; um 
ser que é e está sendo um tempo que é o seu, um ser histórico, somente 
este é capaz, por tudo isso, de comprometer-se (Freire, 2014, p. 20)

Se permitir conhecer a si e o outro, conhecer os espaços de lazer e 
seus significados para os adolescentes e jovens, aprender a ouvir e escutar 
as histórias de vida de cada um, seja coletivamente ou individualmente e 
conhecer como eles lidavam com as violências e vulnerabilidades do terri-
tório resultou em assinar um contrato se comprometendo com o compro-
misso profissional e com a comunidade local. A nomeação de termos como 
violência, genocídio, direitos e deveres perante as leis não foram dadas por 
mim e de uma forma inicial. Isto por reconhecer que tal ação seria apenas 
uma reprodução, um passar de conhecimento a partir de um único ponto de 
vista e desloca o outro da mesma linha de horizonte que a sua. Isso interferiu 
não só no meu atuar como na escolha de outros educadores para auxiliar 
nas diversas atividades que seriam desenvolvidas ao longo do processo. As 
atividades realizadas foram textos escritos pelos próprios adolescentes e 
jovens, fotografias feitas pelo território, colagens e educação digital.

Cada etapa dessa construção impactou de uma forma específica, sen-
do a primeira delas quando foi apresentado o Estatuto da Criança e do 
Adolescente – ECA. Após explicação sobre o que se tratava, eles pegaram 

178	  FREIRE, Paulo. Educação e mudança. 36. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2014.



Paulo Freire em Nós

208

o documento, começaram a ler e logo se espantaram com o termo direito. 
Ou seja, para eles, inicialmente, aquele era mais um documento que ditava 
o que eles “deveriam” fazer e não um documento que elencasse o que o lhes 
eram de direito. Neste instante, a reação de todos foi de dizer que nada 
daquilo acontecia na “quebrada” em que viviam. Diversas situações foram 
compartilhadas relacionadas com a tratativa da Polícia Militar, descaso da 
prefeitura e Estado, sobretudo por que ao bairro Zilah Spósito havia três 
grandes ocupações da cidade de Belo Horizonte que viviam sob ameaças de 
despejo e os moradores não tinham saneamento básico.

A sugestão dada para os adolescentes e jovens foi externar suas indigna-
ções por meio das palavras, com escrita de textos. Um momento tenso para eles, 
pois sempre ouviram de profissionais da educação que eles não sabiam escre-
ver, sem ao menos ter uma orientação sobre qual ponto da língua portuguesa 
precisavam se dedicar. Mais sério do que isso foi a afirmação de o jeito que eles 
falavam e escreviam não fazia parte da língua portuguesa. Toda essa violência, 
por pouco, não comprometeu toda construção das atividades. Foram vários os 
desafios no decorrer das atividades associados com os sentimentos compar-
tilhados sobre violações de direitos, suicídios, agressões, angústia e revoltas.

Esses sentimentos intercalam-se com o que Paulo Freire179 chama de 
“aprender a escrever a sua vida como autor e como testemunha de sua 
história, isto é, biografar-se, existenciar-se, historicizar-se (Freire, 2015, 
p. 12). Aprender a partir de suas vivências proporcionou uma tomada de 
consciência de si. É perceptível identificar a relação de opressor e oprimido 
nas falas e indignação deles. No entanto, a compreensão dessa complexidade 
não é um processo que se dá da noite para o dia. Para aquele momento, o que 
foi possível conquistar foi um letramento no qual os adolescentes e jovens 
conseguisse escrever seu próprio pensamento entendendo que sua forma de 
escrita e fala também fazem parte da língua portuguesa. Foi assim que eles 
escreveram seus pensamentos sobre viver numa periferia, sobre ser negros 
e suas opiniões mediante aos artigos que compõem o ECA.

Foram escritos diversos textos com conteúdos relevantes e, principal-
mente, de maneira coletiva. Quando foi preciso reler os textos para serem 
diagramados para o formato da cartilha, houve o cuidado de ter cada um deles 
ao lado para explicar o que estava ou não coeso. E ainda assim, muitas palavras 
usadas por eles foram mantidas e acrescidas de um glossário. A finalidade foi 
manter as características própria daquele grupo, ou seja, eles conseguiram 
dizer sua própria palavra e entendê-la como parte de uma cultura.

O expressar da palavra que evidências indignação e projeções a partir 
da tomada de consciência superou fronteiras, ao passo que toda elaboração 

179	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 59.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2015.



Yago Campelo de Lima - Organizador

209

de escolha de cores, ordem de textos e também toda as ilustrações da cartilha 
foram realizadas pelos adolescentes e jovens. Enquanto estavam tirando fo-
tos pelo território e pesquisando imagens em revistas e jornais, eles próprios 
indagavam a ausência de pessoas semelhantes a eles em revistas de moda 
ou as que ditavam o que era bonito e sofisticado. Ao passo que a localização 
dessa semelhança se encontrava nas páginas policiais. As reflexões geraram 
a construção de colagens que buscou alterar tal realidade e dialogasse com 
os textos escritos por eles.

Todo esse trabalho suscitou nos adolescentes e jovens o desejo de 
aprofundar e explorar o conhecimento que eles estavam adquirindo ao longo 
dessa produção. Eles precisam externar, não apenas desenvolver um produto 
no qual as reflexões ficassem somente naquela sala onde acontecia os en-
contros. Mostrar o que aprenderam para os demais colegas da comunidade 
e centros de referências das juventudes é algo audacioso. Mas com compro-
metimento e muito trabalho foi possível conseguir com a elaboração de um 
site com o mesmo nome da cartilha contendo vídeos, fotos das atividades, 
textos elaborados por eles, apresentação do coletivo, entre outros. Também 
foi possível realizar uma intervenção artística, ocorrida em 2019, no Centro 
de Referência das Juventudes – CRJ. E o que eles consideraram mais especial 
foi a apresentação e intervenção da cartilha no CRAS Zilah Spósito, onde os 
familiares puderam admirar e conhecer todo o trabalho realizado por eles.

Quando iniciei este texto mencionei que a capacitação do professor 
seguida da ausência do compromisso era um agir que resultava em nada. 
As experiências passadas trouxeram um olhar sensível para o que aquele 
grupo estava demandando para agir na prática junto com eles, trocando 
e aprendendo junto com eles e a comunidade. Resumidamente, mas não 
reduzindo a importância da palavra, mais que o compromisso, a responsa-
bilidade com o outro agigantou-se.

É preciso entender que agir não é apenas elaborar atividades, anotá-las 
num relatório e cumprir com o que um programa social ou escola exige. A 
prática e ação vão além e tende a se responsabilizar com a construção de 
conhecimento reflexivo e crítico diante as narrativas periféricas das juven-
tudes que demandam a todo momento, ainda que não saibam disso, o saber 
cuidar e lutar por algo que, como vimos, não é apresentado a eles, o direito 
de ir e vir, o direito ao conhecimento dialógico e não o que é presenteado 
desde sua inserção escolar, o bancário.

APONTAMENTOS
Discorri sobre o ensino de história como um campo que sempre é 

convocado a pensar as mudanças e as relações sociais que se transforam 
com o passar do tempo. Na experiência aqui relatada e concatenada com 



Paulo Freire em Nós

210

as concepções freirianas extrapolamos o muro das escolas ao interagir com 
outras metodologias de ensino. No entanto, identificamos que o desafio, 
ainda que distinto, exige comprometimento e responsabilidade com a edu-
cação dialógica e social independente do contexto educacional e que se faz 
necessário um alinhamento dos equipamentos públicos para de fato exercer 
sua função enquanto Estado de forma eficiência, assertiva e comprometida.

Ao mesmo passo que os programas sociais permitem uma abrangência 
de temas e formas livres de atuar, ele também pode degolar o processo de 
construção de conhecimento reflexivo e crítico se não houver o compro-
misso profissional para com a comunidade local e com os adolescentes e 
jovens assistidos. Não foi preciso destrinchar o passo a passo das atividades 
realizadas para construção da Cartilha Reaja PJ para perceber que ela foi 
semente que germinou e provocou nos adolescentes e jovens, a necessidade 
de problematizar sua realidade e a confrontá-la com leis que apresentam 
o que é seus por direito, ao passo que elas não se concretizam na prática e 
vivência diária nos territórios.

A troca de experiência diante das atividades propostas se tornou uma 
bússola que orientou os adolescentes e jovens a refletirem sobre sua própria 
existência. Ou seja, não basta o professor / educador ter em mãos diversos 
mapas se não souber olhar e utilizar a bússola. A travessia de uma margem 
à outra se perderá na rota do conhecimento bancário e naufragará. Somente 
educação dialógica, reflexiva e crítica, sob os comandos da responsabilidade 
em se comprometer, e já sabemos que não é qualquer um que conseguirá 
se comprometer, resgatará este navio.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 59.ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2015.

____________. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

____________. Educação e mudança. 36.ed. São Paulo: Paz e Terra, 
2014.

____________. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros 
escritos. São Paulo: Editora UNESP, 2000.

GUARESCHI, Pedrinho. Teoria Crítica. In: STRECK, Danilo R., REDIN, 
Euclides., ZITKOSKI, Jaime José (orgs). Dicionário de Paulo Freire. 3.ed. 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016.



Yago Campelo de Lima - Organizador

211

KOSELLECK, Reinhart. “Espaço de experiência” e “Horizonte de 
expectativa”: duas categorias históricas. In: Futuro passado: contribuição 
à semântica dos tempos históricos / Tradução do original alemão Wilma 
Patrícia Maas, Carlos Almeida Pereira; Revisão da tradução César Benjamin 
- Rio de Janeiro: Contraponto, 2006.

MENDES, Breno. Limiar: estudos de teoria, metodologia e ensino de 
história. Goiânia: Cegraf UFG, 2021.

TROMBETTA, Sérgio., TROMBETTA, Luis Carlos. Ética. In: STRECK, 
Danilo R., REDIN, Euclides., ZITKOSKI, Jaime José (orgs). Dicionário de 
Paulo Freire. 3.ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016.





LEGADO CRÍTICO EM AÇÃO COLETIVA: 

RESISTINDO E ESPERANÇANDO COM 

PAULO FREIRE NO BRASIL





215

Maria Erivalda dos Santos Torres180

INTRODUÇÃO
A história do Centro Paulo Freire – Estudos e Pesquisas 

(CPFreire) está intrinsecamente vinculada ao legado do educador que 
lhe dá nome, Paulo Reglus Neves Freire (1921-1997)181, Patrono da Educação 
Brasileira e referência internacional nos debates sobre pedagogia crítica, 
emancipação e justiça social. Criado como espaço de preservação da memória 
freireana, o CPFreire tornou-se, ao longo dos anos, um polo de reflexão, for-
mação e ação coletiva, articulando educadores, pesquisadores, movimentos 
sociais e instituições em torno de práticas que reafirmam a educação como 
direito humano e prática de liberdade.

A trajetória do CPFreire não pode ser compreendida sem resgatar o 
contexto histórico no qual se inscreve. Fundado em Recife, terra natal de 
Paulo Freire, o Centro emerge como um espaço de resistência e de construção 
coletiva de saberes, inspirado por experiências educativas populares que, 
desde os anos 1960, tensionaram as estruturas excludentes da sociedade 
brasileira. Nesse período, Freire sistematizou uma proposta pedagógica que, 
ancorada no diálogo e na problematização da realidade, buscava promover 
a consciência crítica dos sujeitos oprimidos, convocando-os à participação 
ativa na transformação social. Sua experiência com os “círculos de cultura” 
e a alfabetização de adultos em Angicos, no Rio Grande do Norte, perma-
nece como marco histórico desse compromisso com os que, como dizia o 

180	  Mestra em Educação Contemporânea pelo PPGEduC - UFPE/CAA. Presidenta do Centro 
Paulo Freire-Estudos e Pesquisa – Sede UFPE/Recife. E-mail: maria.etorres@ufpe.br e 
erivaldatorres@gmail.com

181	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 1.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021



Paulo Freire em Nós

216

educador, “foram historicamente negados do direito de ser mais” (Freire, 
1996, p. 35).182

Ao longo de sua história, o CPFreire consolidou-se como espaço de 
preservação da memória e, ao mesmo tempo, de reinvenção do pensamento 
freireano. Sua atuação não se limita à salvaguarda de documentos e acer-
vos históricos, mas se projeta em ações de formação continuada, produção 
acadêmica e apoio a práticas pedagógicas críticas em diferentes regiões do 
Brasil e do mundo. Cursos, seminários, colóquios, grupos de estudos, e-books 
e atividades de extensão dialogam permanentemente com educadores183 de 
todos os níveis da educação, especialmente aqueles que atuam em espaços 
de educação popular e na Educação de Jovens e Adultos (EJA), reafirmando 
que a pedagogia freireana é viva, plural e em constante movimento.

No centro desse trabalho está o compromisso com a concepção de 
educação como prática de liberdade, formulada por Freire (1979)184, 
que entende a educação não como mera transmissão de conteúdo, mas como 
processo dialógico e humanizador. Para ele, a prática pedagógica não pode 
estar dissociada da realidade concreta dos sujeitos, pois “ninguém educa 
ninguém, ninguém se educa sozinho, os homens se educam entre si, me-
diatizados pelo mundo” (Freire, 2021, p. 79)185. Essa compreensão sustenta 
uma pedagogia comprometida com a superação das opressões, ancorada 
na leitura crítica do mundo e no exercício permanente da esperança, “uma 
esperança que se funda na prática e na luta” (Freire, 1992, p. 21).186

É a partir desse legado que o presente capítulo se organiza. Busca-se 
apresentar uma análise crítica da atuação do CPFreire, tomando-o como 
espaço de diálogo, resistência e formação permanente, capaz de articular 
memória e ação na perspectiva freireana. Para isso, este texto está estrutura-
do em quatro movimentos: (i) a explicitação dos fundamentos da pedagogia 
freireana que orientam as ações do Centro; (ii) a análise das práticas e pro-
jetos desenvolvidos ao longo dos anos, com destaque para os processos de 
formação de educadores; (iii) a compreensão do CPFreire como espaço de 
produção de saberes e de memória social; e (iv) a discussão sobre os desafios 
e perspectivas de atuação no contexto contemporâneo, em um cenário de 
crescentes desigualdades sociais e tensionamentos democráticos.

182	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 41.ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996.

183	  As palavras no masculino se referem aos demais gêneros

184	  REIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

185	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021.

186	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.



Yago Campelo de Lima - Organizador

217

Ao propor esse percurso, o capítulo pretende reafirmar que a pedagogia 
freireana, longe de se limitar a um conjunto de teorias cristalizadas, é um 
corpo vivo de práticas e reflexões que se atualizam no tempo, desafiando 
educadores e educadoras a reinventarem permanentemente as possibilida-
des de uma educação crítica, amorosa e libertadora.

FUNDAMENTOS DA PEDAGOGIA FREIREANA
A pedagogia freireana, concebida a partir da experiência histórica 

e política do Brasil dos anos 1960, emerge como uma resposta radical às 
desigualdades sociais, à exclusão educativa e às estruturas de opressão que 
atravessam a sociedade. Longe de se restringir a um método de alfabetização, 
o pensamento de Paulo Freire constitui um projeto político-pedagógico vol-
tado à emancipação dos sujeitos, à democratização do saber e à construção 
de uma sociedade mais justa e solidária.

No centro dessa perspectiva está a crítica à educação bancária, 
conceito que denuncia práticas pedagógicas centradas na transmissão uni-
lateral de conteúdo, em que o educador “deposita” informações nos edu-
candos, vistos como recipientes passivos. Para Freire (1221)187, tal modelo 
reforça a lógica da opressão ao desconsiderar a historicidade, os saberes e 
as experiências de vida dos estudantes. Como contraponto, ele propõe uma 
educação problematizadora, que se constrói no diálogo, reconhecendo 
os educandos como sujeitos históricos e ativos no processo de aprendizagem.

Freire (1996) 188enfatiza que ensinar exige respeito aos saberes 
dos educandos, uma vez que a aprendizagem só é significativa quando 
parte das experiências concretas e do contexto em que cada sujeito está in-
serido. Nesse sentido, a sala de aula ou o círculo de cultura se transformam 
em espaços de troca, em que a palavra ganha centralidade, não apenas como 
expressão, mas como potência de transformação social. É nesse movimento 
que se materializa a ideia de que “a leitura do mundo precede a leitura da 
palavra”, princípio que orienta práticas educativas engajadas e críticas.

Outro fundamento essencial é o diálogo, compreendido não como 
mera técnica de comunicação, mas como postura ética, política e epistemo-
lógica. Dialogar, para Freire (1992)189, é reconhecer o outro como sujeito de 
saber e de história, é abrir-se ao inédito viável, como ele mesmo denomina-
va, e construir coletivamente caminhos de superação da opressão. Hooks 

187	  FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021.

188	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 41.ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996.

189	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.



Paulo Freire em Nós

218

(2017)190, ao dialogar com Freire, amplia essa compreensão ao afirmar que 
o diálogo crítico, quando permeado pelo amor e pelo respeito, se torna um 
ato de resistência frente à lógica autoritária que ainda marca muitos espa-
ços educativos.

No mesmo horizonte, Arroyo (2005)191 destaca que práticas pedagó-
gicas comprometidas com a realidade social exigem reconhecimento da 
diversidade de trajetórias, identidades e culturas presentes no espa-
ço escolar. A pedagogia freireana, nesse aspecto, não homogeniza sujeitos, 
mas acolhe a pluralidade como potência formativa, desafiando educadores 
e educadoras a romperem com currículos engessados e a construírem pro-
postas pedagógicas contextualizadas, dialógicas e emancipadoras.

A amorosidade, outro princípio fundante, também atravessa o pen-
samento freireano. Para Freire (1997)192, ensinar é um ato de amor e de 
coragem, pois implica comprometer-se com a humanização dos sujeitos, 
especialmente daqueles historicamente marginalizados. Essa amorosidade, 
no entanto, não se confunde com passividade ou romantização; ela se traduz 
em ação política, em postura crítica diante das injustiças e das desigualdades. 
É essa perspectiva que leva Brandão (2005)193 a reafirmar que ninguém 
educa sozinho, pois a educação se constrói de forma coletiva, tecida nas 
relações humanas e nos processos de solidariedade.

Outro elemento estruturante é a esperança, compreendida não como 
espera ingênua, mas como força mobilizadora que sustenta a ação transfor-
madora. Freire (1992) 194denomina essa postura de “esperançar”, entendendo 
que só é possível enfrentar as situações de opressão se os sujeitos acredi-
tarem no potencial de mudança histórica. No contexto atual, marcado por 
retrocessos políticos e por crescentes desigualdades, essa esperança ativa se 
revela ainda mais necessária, convocando educadores, movimentos sociais 
e instituições a reinventarem práticas pedagógicas críticas e engajadas.

Esses fundamentos, diálogo, amorosidade, esperança, criticidade 
e respeito aos saberes populares, são os pilares que sustentam as ações 
do CPFreire. Cada curso, seminário, grupo de estudo ou encontro cultural 

190	  HOOKS, Bell. Ensinar a transgredir: a educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2017.

191	  ARROYO, Miguel. Educação popular e formação de educadores: perspectivas críticas. 
2.ed. Petrópolis: Vozes, 2005.

192	  FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. 43.ed. São Paulo: Cortez, 1997.

193	  BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Educação e transformação social: a prática pedagógica 
na perspectiva freireana. 3.ed. Petrópolis: Vozes, 2005.

194	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.



Yago Campelo de Lima - Organizador

219

desenvolvido pelo centro é atravessado por esses princípios, reafirmando a 
pedagogia freireana como uma práxis viva, reinventada coletivamente a cada 
contexto. Essa dinâmica de reinvenção dialoga com o que Hooks (2017, p. 32) 
195define como “ensinar para transgredir”, ou seja, criar espaços educativos 
que rompam com silenciamentos históricos, questionem relações de poder 
e produzam saberes libertadores.

Assim, compreender os fundamentos da pedagogia freireana é fun-
damental para analisar criticamente a atuação do CPFreire. Suas práticas 
não se limitam a reproduzir teorias, mas materializam, no cotidiano, a ideia 
de que a educação é um processo inacabado, que exige permanente diálogo 
entre memória, experiência e ação. É nesse entrelaçamento de dimensões 
históricas, políticas e pedagógicas que se constrói a força coletiva do CPFreire 
como espaço de resistência, memória e esperança ativa.

O CPFREIRE COMO ESPAÇO DE MEMÓRIA E AÇÃO
O Centro Paulo Freire – Estudos e Pesquisas (CPFreire) nasceu em 1998, 

em Recife, a partir da necessidade de preservar, sistematizar e, sobretudo, re-
inventar o legado freireano em diálogo com os desafios históricos, sociais 
e educativos do Brasil contemporâneo. Surgiu como espaço de encontro entre 
educadores, pesquisadores, estudantes e militantes sociais, comprometidos com 
a defesa de uma educação pública, democrática e emancipatória, que tivesse 
no pensamento de Paulo Freire sua principal inspiração teórico-metodológica.

Desde sua criação, o CPFreire se consolidou como espaço políti-
co-pedagógico de memória e ação. Ao mesmo tempo em que preserva 
o acervo de Freire, incluindo documentos, manuscritos, cartas e registros 
históricos de sua trajetória, o Centro dinamiza esses materiais em processos 
formativos, debates, publicações e atividades culturais. Essa postura ativa 
ressoa no que Freire (1996) 196denomina “inédito viável”, ou seja, a capaci-
dade de projetar possibilidades concretas de transformação, sem perder de 
vista as raízes históricas e a escuta sensível das demandas sociais emergentes.

Ao longo de mais de duas décadas, o CPFreire expandiu seu papel 
para além da preservação da memória, tornando-se um polo de pro-
dução de conhecimento e de formação popular e docente. Essa dinâmica 
o diferencia de instituições meramente memorialistas, pois, como afirma 
Brandão (2005, p.14)197, “a memória, para ser viva, precisa estar em diálogo 

195	  HOOKS, Bell. Ensinar a transgredir: a educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2017.

196	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 41.ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996.

197	  BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Educação e transformação social: a prática pedagógica 
na perspectiva freireana. 3.ed. Petrópolis: Vozes, 2005.



Paulo Freire em Nós

220

permanente com a ação.” No Centro, o legado freireano é constantemente 
ressignificado por meio de práticas educativas que dialogam com os territórios, 
com os sujeitos da educação popular e com as urgências políticas do presente.

 PRÁXIS E COLETIVIDADE NO COTIDIANO DO CPFREIRE
O CPFreire organiza sua atuação a partir de práticas coletivas que 

se estruturam em círculos de cultura, grupos de estudo, oficinas, seminários, 
rodas de conversa e atividades culturais. Essas ações são fundamentadas em 
metodologias participativas, nas quais o diálogo não é apenas um princípio 
teórico, mas a base da construção do conhecimento. Como destaca Freire 
(1992, p.39)198, “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: os 
homens se libertam em comunhão”. Essa comunhão é visível nos proces-
sos de planejamento e execução das atividades do Centro, que envolvem 
educadores, pesquisadores e membros das comunidades locais, estadual, 
regional, nacional e estrangeiras em processos horizontalizados de decisão.

Nesses espaços, o diálogo crítico é alimentado por uma postura 
de escuta atenta e por um compromisso ético com a transformação social. 
Hooks (2017) 199observa que ensinar e aprender em um ambiente dialógico 
implica reconhecer o poder das vozes historicamente silenciadas e abrir 
caminhos para que elas se expressem de forma legítima. Essa perspectiva 
atravessa os trabalhos do CPFreire, que sempre parte da realidade concreta 
dos sujeitos envolvidos para, a partir dela, promover reflexões críticas sobre 
educação, cultura, política e direitos humanos.

MEMÓRIA COMO RESISTÊNCIA
No contexto de intensificação de discursos antidemocráticos e de ten-

tativas de apagamento de experiências críticas de educação, o CPFreire rea-
firma a memória como ato político. Freire (1996, p. 43) 200nos lembra de 
que “a história não se dá fora dos homens, mas nos homens, nos sujeitos”, e, 
nesse sentido, preservar e difundir sua obra é um gesto de resistência ativa 
contra projetos que visam desqualificar práticas pedagógicas libertadoras.

A organização do acervo freireano, digitalizado e disponibilizado para 
consulta, não é apenas um exercício de arquivamento, mas um movimento 
de atualização de suas ideias em diálogo com o presente. Arroyo (2005) 

198	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

199	  HOOKS, Bell. Ensinar a transgredir: a educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2017.

200	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 41.ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996.



Yago Campelo de Lima - Organizador

221

201ressalta que a preservação das memórias populares e educativas é condi-
ção fundamental para alimentar lutas sociais, pois são elas que fortalecem 
identidades, pertencimentos e utopias coletivas.

Além da preservação documental, o Centro promove ações culturais 
que tensionam o lugar da memória como elemento de transformação. Eventos 
como saraus, apresentações teatrais e rodas de poesia, ações presentes nos 
Pré-Colóquios e Colóquios, aproximam o pensamento freireano de diferen-
tes linguagens artísticas, ampliando sua potência formativa e crítica. Nesses 
encontros, a memória deixa de ser apenas um registro do passado para se 
constituir como ferramenta viva de leitura e reinterpretação do presente.

FORMAÇÃO CRÍTICA E REDES DE RESISTÊNCIA
O CPFreire atua, ainda, como articulador de redes nacionais e in-

ternacionais, estabelecendo parcerias com universidades, escolas, coletivos 
e movimentos sociais. Essa dimensão de articulação em rede materializa a 
perspectiva freireana de que a transformação social é um processo coletivo 
e interconectado.

Por meio de programas de formação, seminários temáticos e colóquios 
internacionais, o centro contribui para a construção de práticas peda-
gógicas críticas, voltadas não apenas ao contexto escolar, mas também a 
espaços de educação popular. Essas ações ecoam o princípio freireano de que 
“a educação é um ato político” (Freire, 1997)202, exigindo engajamento ativo 
dos sujeitos na luta por uma sociedade mais justa, igualitária e democrática.

Nesse sentido, o CPFreire se posiciona como espaço de resistência 
e de esperança ativa (Freire, 1992), capaz de articular teoria, prática e 
compromisso político em um cenário social complexo, marcado por desigual-
dades estruturais e por desafios constantes à educação crítica. Ao reconhecer 
a pluralidade de vozes e de saberes, o Centro reafirma a necessidade de 
uma pedagogia que não se fecha em si mesma, mas que se abre ao diálogo 
permanente com as realidades locais e globais.

PRODUÇÃO DE CONHECIMENTO E MEMÓRIA VIVA
O CPFreire não atua apenas como espaço de formação e reflexão 

crítica, mas também como agente de produção de conhecimento, 
consolidando uma memória viva que atravessa gerações e territórios. Essa 
produção se manifesta em publicações, e-books, anais de colóquios, 

201	  ARROYO, Miguel. Educação popular e formação de educadores: perspectivas críticas. 
2.ed. Petrópolis: Vozes, 2005.

202	  FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. 43.ed. São Paulo: Cortez, 1997.



Paulo Freire em Nós

222

cordéis pedagógicos, cartas e artigos, documentos que não apenas 
registram experiências, mas traduzem o pensamento freireano em práticas 
contemporâneas de educação crítica.

Segundo Freire (1996, p. 15), a educação é inseparável da produção de 
conhecimento, pois “ensinar exige aprender, e aprender exige compreender 
criticamente o mundo em que se vive”. Nesse sentido, os registros produzi-
dos pelo CPFreire configuram-se como instrumentos de reflexão e de 
ação, capazes de inspirar educadores, movimentos sociais e estudantes a 
reinterpretar a prática pedagógica à luz da realidade concreta.

E-BOOKS E CARTAS PEDAGÓGICAS
Entre as iniciativas de destaque estão os grupos de estudo 

“Conhecendo os escritos de Paulo Freire”, que produzem e-books a 
partir de experiências compartilhadas. Um exemplo emblemático é a obra 
Professora Sim, Tia Não: Cartas a quem ousa ensinar, resultado de encon-
tros que mobilizaram participantes de diversas regiões, registrando relatos 
e reflexões em forma de cartas dirigidas ao mestre.

Esses materiais representam processos de escrita coletiva, em que 
a produção do conhecimento se dá de forma dialógica, reiterando o princípio 
freireano de que a aprendizagem e a criação de saberes são processos sociais, 
construídos em comunhão. Cada carta ou texto torna-se, portanto, um ato 
de resistência e de esperança, reafirmando a função política da educação na 
construção de sujeitos críticos e emancipados.

COLÓQUIOS E PRÉ-COLÓQUIOS
O CPFreire realiza regularmente Colóquios Internacionais e Pré-

Colóquios regionais, que congregam educadores, pesquisadores e movi-
mentos sociais para discutir o legado freireano em suas múltiplas dimensões: 
pedagógica, ética, política e cultural. O XI Colóquio Internacional Paulo 
Freire (2021), por exemplo, articulou quinze Pré-Colóquios realizados em 
todos os estados do Nordeste e no Rio de Janeiro, culminando em debates 
que permearam questões de justiça social, educação libertadora e fortale-
cimento de redes coletivas de resistência.

Esses eventos produzem anais, e-books e artigos, garantindo que 
os conhecimentos gerados não se limitem ao momento do encontro, mas 
permaneçam acessíveis como recursos pedagógicos e teóricos. Essa lógica 
de documentação e compartilhamento torna a memória uma ferramenta 



Yago Campelo de Lima - Organizador

223

viva de resistência, como observa Arroyo (2005)203, ao defender que a 
produção e circulação de saberes emancipatórios são fundamentais para 
sustentar processos educativos que transformem a realidade social.

PARCERIAS E CIRCULAÇÃO DO CONHECIMENTO
O CPFreire mantém parcerias estratégicas com universidades, 

movimentos sociais e redes internacionais, como a Cátedra Paulo Freire da 
UFPE e UFRPE, o MST em Caruaru/PE, e a Campanha Latino-americana 
em defesa do legado de Paulo Freire. Essas colaborações potencializam a 
circulação do conhecimento produzido pelo Centro, ampliando o alcance 
das práticas freireanas para além do território local e contribuindo para a 
formação de educadores e ativistas em diferentes contextos.

Além disso, iniciativas como a Série Diálogos com Paulo Freire e 
a Série Pelas Veredas de Paulo Freire integram datas comemorativas e 
temas sociais a processos de reflexão crítica, demonstrando que a produção 
de conhecimento não é neutra, mas situada, dialógica e orientada para a 
transformação social. Esse compromisso reforça a ideia de Hooks (2017) 
204de que a educação crítica deve ser simultaneamente prática, política e 
afetiva, articulando teoria e experiência vivida.

MEMÓRIA E RESISTÊNCIA COLETIVA
A produção de conhecimento no CPFreire está intrinsecamente ligada 

à ideia de memória como resistência. Em contextos de retrocessos edu-
cativos e de restrições ao pensamento crítico, documentar e compartilhar 
experiências pedagógicas é um ato de preservação do legado freireano e de 
mobilização coletiva em torno de valores de liberdade, justiça e equidade. 
Como Freire (1997, p. 25) 205ressalta, a memória e a práxis educativa são 
inseparáveis: “Não se pode falar de educação sem esperança, nem de espe-
rança sem ação”.

Ao construir e difundir seus e-books, artigos, cordéis e registros de 
eventos, o CPFreire transforma cada ação em ato político e pedagógico, 
reafirmando que a educação libertadora é sempre um processo coletivo, 
dialógico e situado. Essa perspectiva orienta todas as atividades do Centro, 

203	  ARROYO, Miguel. Educação popular e formação de educadores: perspectivas críticas. 
2.ed. Petrópolis: Vozes, 2005.

204	  HOOKS, Bell. Ensinar a transgredir: a educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2017.

205	  FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. 43.ed. São Paulo: Cortez, 1997.



Paulo Freire em Nós

224

consolidando sua posição como referência na difusão do pensamento crítico 
e na formação de sujeitos engajados em transformar suas realidades.

AÇÕES CULTURAIS, COLÓQUIOS E MOBILIZAÇÃO COLETIVA
As atividades do CPFreire não se limitam à formação teórica; elas 

se ampliam para ações culturais e colóquios, que articulam memória, 
conhecimento e prática pedagógica em diferentes territórios. Essas ini-
ciativas evidenciam a dimensão política e estética da pedagogia freireana, 
ao aproximar educadores, estudantes e comunidades em experiências de 
aprendizado coletivo e crítico.

COLÓQUIOS E PRÉ-COLÓQUIOS
Os Colóquios Internacionais Paulo Freire e seus respectivos 

Pré-Colóquios regionais constituem uma das estratégias centrais do 
CPFreire para promover o diálogo entre memória, teoria e prática. O XI 
Colóquio, realizado em 2021 com a temática “100 anos de Paulo Freire...da 
leitura de mundo à emancipação dos povos!”, contou com 15 Pré-Colóquios 
distribuídos por todos os estados do Nordeste e no Rio de Janeiro. Esses 
eventos antecedentes permitiram a construção coletiva de debates sobre 
ética, política, cultura e educação libertadora, consolidando redes de resis-
tência em diferentes contextos (Freire, 1996)206.

A realização desses encontros evidencia a capacidade do Centro de 
transformar conhecimento teórico em prática coletiva, integrando múl-
tiplas vozes e experiências. Freire (1992) 207enfatiza que a aprendizagem 
significativa só se dá em comunhão com o outro e com o mundo, e os coló-
quios refletem essa premissa ao colocar participantes de diferentes regiões 
em diálogo permanente sobre questões sociais e educacionais urgentes.

AÇÕES CULTURAIS E PRODUÇÃO DE E-BOOKS
Paralelamente aos colóquios, o CPFreire promove ações culturais 

que valorizam a expressão artística e a memória social, como saraus, rodas 
de poesia e apresentações teatrais, sempre inspiradas no pensamento crítico 
e humanizador de Freire (Freire, 1997)208. A Série Pelas Veredas de Paulo 
Freire, iniciada em 2021, conecta datas comemorativas a reflexões sobre 

206	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 41.ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996.

207	  FREIRE, Paulo. Cartas à Guiné-Bissau. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

208	  FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. 43.ed. São Paulo: Cortez, 1997.



Yago Campelo de Lima - Organizador

225

cidadania, diversidade e educação libertadora, estimulando a participação 
coletiva e a produção de materiais pedagógicos, como e-books e cordéis.

A produção desses materiais evidencia a importância do registro e 
da difusão do conhecimento, permitindo que experiências formativas se 
transformem em instrumentos de ensino e reflexão para diferentes públicos. 
Arroyo (2005) 209ressalta que a documentação crítica das práticas pedagó-
gicas é condição para a construção de saberes situados e para a resistência 
educativa frente a contextos de opressão e desigualdade.

MOBILIZAÇÃO COLETIVA E PARCERIAS
O CPFreire articula redes nacionais e internacionais de educa-

dores, movimentos sociais e instituições acadêmicas, fortalecendo a circu-
lação de experiências e práticas freireanas. Entre as parcerias destacam-se 
a Cátedra Paulo Freire da UFPE e UFRPE, o MST e a Campanha Latino-
americana em defesa do legado de Paulo Freire. Essas colaborações permi-
tem que a pedagogia crítica transcenda fronteiras, alcançando contextos 
urbanos e rurais, escolas públicas e movimentos populares.

A mobilização coletiva promovida pelo Centro se inscreve na pers-
pectiva freireana de que educação e ação política são inseparáveis 
(Freire, 1992)210. Cada colóquio, cada curso e cada publicação consolidam 
não apenas o conhecimento sobre Freire, mas a experiência de transfor-
mação social compartilhada, reforçando o papel da educação como 
instrumento de resistência e emancipação.

IMPACTOS NA EDUCAÇÃO E NA SOCIEDADE
O efeito dessas ações culturais e formativas é duplo: no plano educa-

tivo, professores e educadores ampliam suas práticas pedagógicas críticas e 
participativas; no plano social, comunidades e movimentos ganham ferra-
mentas para enfrentar desigualdades e fortalecer a cidadania ativa. Brandão 
(2005) 211destaca que a educação crítica deve estar ancorada em práticas 
concretas que dialoguem com os contextos sociais, e o CPFreire demonstra, 
de forma consistente, que essa articulação é possível e necessária.

209	  ARROYO, Miguel. Educação popular e formação de educadores: perspectivas críticas. 
2.ed. Petrópolis: Vozes, 2005.

210	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

211	  BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Educação e transformação social: a prática pedagógica 
na perspectiva freireana. 3.ed. Petrópolis: Vozes, 2005.



Paulo Freire em Nós

226

Em suma, as ações culturais, os colóquios e a mobilização coletiva pro-
movidos pelo CPFreire revelam como a pedagogia freireana se mantém 
viva, conectando memória, ação e esperança. Elas mostram que a educação 
libertadora não é um conceito abstrato, mas uma prática concreta, situada 
e transformadora, capaz de gerar redes de solidariedade e resistência em 
meio a desafios contemporâneos.

DESAFIOS E PERSPECTIVAS
O cenário educacional brasileiro contemporâneo apresenta desafios 

significativos para a consolidação de uma educação crítica e emanci-
patória. A crescente ausência das políticas públicas, os cortes de financia-
mento para a educação e a disseminação de discursos que desvalorizam o 
pensamento crítico dificultam a implementação de práticas pedagógicas 
alinhadas à perspectiva freireana. Como observa Freire (1996)212, a educa-
ção não pode ser neutra; ela é sempre política, e a luta por uma educação 
libertadora implica enfrentar estruturas de poder que limitam a liberdade 
e a participação social.

Nesse contexto, o CPFreire se depara com o desafio de resistir e 
reinventar estratégias de formação e mobilização coletiva. A manu-
tenção e a atualização das atividades do Centro, colóquios, pré-colóquios, 
cursos, rodas de diálogo e ações culturais, requerem constante articulação 
institucional, financiamento e engajamento da comunidade educativa. A 
resistência pedagógica e política é, portanto, uma dimensão estratégica do 
trabalho do CPFreire, permitindo que o legado freireano se mantenha vivo 
e influente frente a conjunturas adversas.

CAMINHOS PARA FORTALECIMENTO DAS PRÁTICAS 
FREIREANAS

Para fortalecer a pedagogia freireana no presente e no futuro, é ne-
cessário investir em formação docente continuada e mobilização 
comunitária. Cursos e grupos de estudo que problematizam a prática, 
promovem o diálogo e conectam teoria e experiência cotidiana são funda-
mentais para consolidar uma educação crítica. A integração de metodologias 
participativas, inspiradas nos princípios freireanos de diálogo, amorosida-
de e problematização, possibilita que educadores e educandas se tornem 
agentes ativos na transformação de suas realidades (Freire, 1992, 1996)213.

212	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 41.ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 2020.

213	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.



Yago Campelo de Lima - Organizador

227

Além disso, a produção e a difusão de conhecimento, por meio de 
e-books, cartas pedagógicas, cordéis e anais de colóquios, representam ca-
minhos concretos de fortalecimento do legado freireano, permitin-
do que práticas e experiências se disseminem para além do território local. 
Essa documentação contribui para a formação de uma rede nacional e 
internacional de resistência educativa, conectando escolas, univer-
sidades, movimentos sociais e organizações comunitárias.

CONEXÕES COM MOVIMENTOS SOCIAIS E REDES DE 
RESISTÊNCIA

O trabalho do CPFreire se apoia fortemente em parcerias estratégi-
cas e redes de resistência, como a Cátedra Paulo Freire da UFPE, o MST, 
a Campanha Latino-americana em defesa do legado freireano e coletivos 
de educação popular. Essas conexões possibilitam a troca de experiências, 
a ampliação do alcance das práticas pedagógicas críticas e a construção de 
estratégias coletivas de ação política e educacional.

As ações em rede permitem enfrentar desafios estruturais e garantir 
que a educação continue a ser um instrumento de libertação e trans-
formação social. Hooks (2017)214 ressalta que a luta por justiça social 
e igualdade requer espaços de diálogo e prática coletiva, nos quais vozes 
oprimidas possam se expressar e se organizar. O CPFreire exemplifica esse 
princípio, mobilizando educadores e movimentos sociais para criar alterna-
tivas pedagógicas que resistam à lógica de exclusão e à cultura do silêncio.

PERSPECTIVAS FUTURAS
O futuro das práticas freireanas depende de inovação, articulação 

e compromisso coletivo. É necessário expandir as formações, consolidar 
redes colaborativas, produzir materiais pedagógicos acessíveis e fortalecer 
a presença do CPFreire em territórios diversos, incluindo regiões urbanas 
e rurais, escolas públicas e movimentos populares.

A perspectiva freireana de esperançar (Freire, 1992) oferece o ho-
rizonte ético e político para essas ações. Esperançar não é esperar passiva-
mente por mudanças, mas agir de forma consciente e coletiva, projetando 
possibilidades concretas de transformação. Nesse sentido, os desafios do 
contexto brasileiro contemporâneo podem ser convertidos em oportuni-
dades de fortalecimento da pedagogia crítica, ampliando a capacidade do 

214	  HOOKS, Bell. Ensinar a transgredir: a educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2017.



Paulo Freire em Nós

228

CPFreire e de seus parceiros de formar sujeitos capazes de interpretar, 
transformar e reconstruir a realidade social.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O percurso apresentado neste capítulo evidencia como o CPFreire 

– Estudos e Pesquisas se consolidou como um espaço de memória, for-
mação e resistência, atuando de maneira articulada à pedagogia crítica de 
Paulo Freire. Desde sua criação, o Centro tem desenvolvido ações que vão 
da preservação e sistematização do legado freireano à promoção de ativi-
dades formativas, culturais e coletivas, reafirmando o caráter político, ético 
e emancipatório da educação.

O legado freireano, fundamentado na ideia de que a educação é 
um ato de liberdade, permanece atual e necessário diante dos desafios 
contemporâneos do Brasil. A pedagogia de Freire oferece não apenas dire-
trizes teóricas, mas instrumentos práticos para a transformação social, 
pautando a construção de saberes críticos, a problematização da realidade 
e a formação de sujeitos conscientes de seu papel na sociedade (Freire, 
1996, 1997).215

As experiências formativas do CPFreire demonstram que a educação 
libertadora se constrói coletivamente, por meio do diálogo, da escuta 
ativa e da ação-reflexão. Cursos, círculos de estudo, colóquios, pré-coló-
quios, e ações culturais, além de fortalecerem a prática docente, mobilizam 
redes de resistência e promovem a circulação de conhecimentos críticos 
em diferentes territórios. Essa atuação articula-se a movimentos sociais, 
universidades e coletivos, garantindo que a pedagogia freireana continue a 
inspirar ações concretas de transformação social (Arroyo, 2005; Brandão, 
2005; Hooks, 2017).

O capítulo também evidenciou os desafios contemporâneos da 
educação no Brasil: precarização do trabalho docente, cortes de financia-
mento, tentativas de silenciamento de práticas críticas e exclusão de vozes 
historicamente marginalizadas. Frente a esse cenário, o CPFreire atua como 
espaço de resistência e esperança ativa, reafirmando que a educação 
crítica não é neutra, mas sim um compromisso ético, político e social com 
a humanização e a justiça.

Por fim, a trajetória do CPFreire mostra que preservar, atualizar e 
difundir o legado freireano é um ato de responsabilidade coletiva. As pers-
pectivas futuras exigem continuidade na formação docente, ampliação das 
redes de articulação, inovação pedagógica e produção de conhecimento 

215	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 41.ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 2020.



Yago Campelo de Lima - Organizador

229

crítico, sempre em diálogo com os problemas concretos da sociedade. Nesse 
sentido, a pedagogia freireana permanece viva, não como memória estática, 
mas como instrumento de transformação, resistência e esperança, 
capaz de inspirar educadores e educadoras, movimentos sociais e comuni-
dades a construir um Brasil mais justo, inclusivo e democrático.





PAUSA POÉTICA





233

RECIFE SEMPRE 216

Paulo Freire

CIDADE bonita
Cidade discreta

Difícil cidade

Cidade mulher.

Nunca te dás de uma vez.

Só aos pouquinhos te entregas

Hoje um olhar.

Amanhã um sorriso.

Cidade manhosa

Cidade mulher.
Podias chamar-te Maria

Maria da Graça

Maria da Penha

Maria Betânia

Maria Dolores.
Serias sempre Recife.

Com suas ruas de nomes tão doces:

Rua da União, que Manuel Bandeira tinha “medo que

216	 Poesia publicada em FREIRE, Paulo; GUIMARÃES, Sérgio. Lições de casa: últimos diálogos 
sobre educação. São Paulo: Paz e Terra, 2011, por Sérgio Guimarães em 2008.



Paulo Freire em Nós

234

se chamasse rua Dr. Fulano de tal” e que temo que se passe

chamar rua Coronel Fulano de Tal.

Rua das Creoulas

Rua da Aurora

Rua da Amizade

Rua dos Sete Pecados.

Podias chamar-te Maria
Maria da Esperança

Maria do Socorro

Maria da Conceição

Maria da Soledade.
Serias sempre Recife.

Teus homens do povo

queimados do sol

gritando nas ruas, ritmadamente:
“Chora menino pra comprar pitomba!”

Eu tenho lã de barriguda pra trabiceiro!

Doce de banana e goiaba!
Faz tanto tempo!

Para nós, meninos da mesma rua,

aquele homem
que andava apressado

quase correndo

gritando, gritando:

Doce de banana e goiaba,
aquele homem era um brinquedo também.

Doce de banana e goiaba!

Em cada esquina, um de nós dizia:
Quero banana, doce de banana,

Sorrindo já com a resposta que viria.
Sem parar,

sem olhar para trás,

sem olhar para o lado,

apressado, quase correndo,



Yago Campelo de Lima - Organizador

235

o homem-brinquedo assim respondia:

Só tenho goiaba.

Grito banana porque é meu hábito.

Doce de banana e goiaba

Doce de banana e goiaba

Continuava gritando, andando apressado,

sem olhar para trás,
sem olhar para o lado,

o nosso homem-brinquedo.

Foi preciso que o tempo passasse,

que muitas chuvas chovessem,

que muito sol se pusesse,

que muitas marés subissem e baixassem,

que muitos meninos nascessem,

que muitos homens morressem,

que muitas madrugadas viessem,

que muitas árvores florescessem,

que muitas Marias amassem,

que muito campo secasse,

que muita dor existisse,

que muitos olhos tristonhos eu visse,

para que entendesse

que aquele homem-brinquedo
era o irmão esmagado

era o irmão explorado

era o irmão ofendido

o irmão oprimido

proibido de ser.

Recife, onde tive fome
onde tive dor

sem saber por quê,

onde hoje ainda



Paulo Freire em Nós

236

milhares de Paulos,

sem saber por quê,

têm a mesma fome

têm a mesma dor,

raiva de ti não posso ter.
Recife, onde um dia tarde

com fome, sem saber por quê

pensei tanto, sem saber por quê

nos que não comiam

nos que não vestiam

nos que não sorriam

nos que não sabiam

o que fazer da vida.

Pensei tanto sem saber por quê,

nos deserdados

nos maltratados

nos que apenas se anunciavam,

mas que não chegavam.

Nos que chegavam,

mas não ficavam

nos que ficavam,

mas não podiam ser.

Nos meninos

que já trabalhavam

antes mesmo de nascer.

No ventre ainda, ajudando a mãe

a pedir esmolas

a receber migalhas.

Pior ainda:

a receber descaso de olhares frios.

Recife, raiva de ti não posso ter.



Yago Campelo de Lima - Organizador

237

Recife, cidade minha,

já homem feito

teus cárceres experimentei.
Um dois três quatro

quatro três dois um.

Direita, esquerda

esquerda, direita

pra frente, pra trás

apitos, acerta o passo

soldado não pensa

um dois três quatro

quatro três dois um

direita esquerda

alto! Direita, esquerda

soldado não pensa!

Recife, cidade minha,

já homem feito

teus cárceres experimentei
o que queria

o que quero

e quererei

é que os homens, todos os homens

sem exceção

possam pensar

possam agir

possam o mundo transformar.

O que queria

o que quero

e quererei

é que os homens, todos os homens

possam comer



Paulo Freire em Nós

238

possam vestir

possam calçar

possam criar

e que os meninos

não tenham fome

não tenham dor.

Possam brincar

possam sorrir

possam cantar

possam amar

e amados possam ser.

Recife, cidade minha,

já homem feito

teus cárceres experimentei.

Neles fui objeto
fui coisa

fui estranheza.
Quarta-feira, quatro horas da tarde.

O portão de ferro se abria.
Hoje é dia de visita.

Em fila!

Punirei aquele que trouxer um chocolate, ao menos.

Revistarei a todos.

Com voz áspera, dizia um pobre-diabo

Em quem o posto era maior que o homem.
Marchávamos descompassados sem cadência

até as esposas feridas

as mães aflitas

os filhos assustados.
Nestes encontros, algo novo descobri

frente a Elza

e as Marias

filhas nossas



Yago Campelo de Lima - Organizador

239

muita palavra tinha pra dizer

muita coisa a perguntar

muita esperança pra afirmar,

mas também muita fome para matar.

E trinta minutos para tudo.
Nestes encontros, algo de novo descobri:

palavras e pedaços de comida

também podiam se chocar.

Recife, cidade minha,

já homem feito

teus cárceres experimentei

“Capitão, quando esse doutor

disser Criador, referindo-se a Deus,

escreva com c pequeno!

Criador com C grande é somente o meu.”

O coronel, dono do mundo

dono dos presos

de Deus queria ser dono também.

Pequeno coronel aquele

pequeno homem aquele.

Queria fazer de Deus cabo da guarda

ou bagajeiro seu,

ou Capitão do mato

que o ajudasse a caçar subversivos.

Recife, cidade minha,

já homem feito,

teus cárceres experimentei.

Vivi silêncios

isolamentos vivia

Morei horas numa espécie de caixão

um metro e setenta de comprimento



Paulo Freire em Nós

240

sessenta centímetros de largura

paredes frias

paredes ásperas

Escuridão.

Vivi tranquilo

dormi tranquilo

de nada me arrependi.

Recife, cidade minha,

já homem feito

teus cárceres experimentei.

Um dois três quatro

quatro três dois um

os homens aprendendo a não ser homens.

O relógio de minha casa também dizia

Recife, cidade minha

em ti vivi infância triste

adolescência amarga em ti vivi.
Não me entendem

se não te entendem

minha gulodice de amor

minha esperança de lutar

minha confiança nos homens

tudo isto se forjou em ti.

Na infância triste

na adolescência amarga.

O que penso

o que digo

o que escrevo

o que faço



Yago Campelo de Lima - Organizador

241

tudo está marcado por ti.

Sou ainda o menino

que teve fome

que teve dor

sem saber por quê.

Só uma diferença existe

entre o menino de ontem

e o menino de hoje,

que ainda sou:

sei agora por que tive fome

sei agora por que tive dor.

Recife, cidade minha,

se alguém me ama

que a ti te ame.

Se alguém me quer,

que a ti te queira.

Se alguém me busca,

que em ti me encontre:

nas tuas noites

nos teus dias

nas tuas ruas

nos teus rios

no teu mar

no teu sol

na tua gente

no teu calor

nos teus morros

nos teus córregos

na tua inquietação

no teu silêncio

na amorosidade de quem lutou



Paulo Freire em Nós

242

e de quem luta

de quem se expôs

e de quem se expõe

de quem morreu

e de quem pode morrer

buscando apenas

cada vez mais

que menos meninos

tenham fome e

tenham dor

sem saber por quê.

Por isto disse:

Não me entendem

se não te entendem,

o que penso

o que digo

o que escrevo

o que faço

tudo está marcado por ti.

Recife, cidade minha,

te quero muito, te quero muito.

Paulo Freire

Santiago, fevereiro 69



GEOGRAFIAS DO CÉU, SABERES  
DA TERRA: UM DIÁLOGO COM 

PAULO FREIRE





245

Geison da Silva Soares217

Leonardo Marques Soares218

INTRODUÇÃO
Os desafios enfrentados pelos(as) docentes na contemporaneidade são 

inúmeros e complexos. A escola, enquanto espaço tradicional de construção 
do conhecimento, vê-se constantemente interpelada por múltiplas fontes de 
estímulo que competem pela atenção dos estudantes, como redes sociais, 
ferramentas de inteligência artificial, influenciadores digitais e promessas de 
aprendizado imediato e superficial. Tais elementos, intensamente presentes 
no cotidiano juvenil, frequentemente contribuem para o desinteresse, a 
dispersão e a desmotivação em relação ao ambiente escolar. Diante desse 
contexto, torna-se urgente resgatar a curiosidade como elemento propulsor 
do processo educativo. Como defende Paulo Freire (1996)219, não há ensino 
sem aprendizagem, e ambos pressupõem relações dialógicas, escuta ativa 
e a participação comprometida de educadores e educandos.

Foi a inquietação provocada por essa realidade que nos conduziu à 
pesquisa que estamos desenvolvendo no Mestrado Profissional em Ensino 

217	  Professor da PBH e SEE/MG, com experiência em Educação Profissional, Políticas 
Educacionais, Psicopedagogia e Evasão Escolar. Mestrando em Ensino de Geografia 
(PROFGEO/IFMG – Ouro Preto). Graduado em Geografia (PUC-MG, 2013) e especialista 
em Psicopedagogia (Estácio de Sá, 2021).

218	  Professor do IFMG – Campus Betim. Graduação em Física (UFMG, 2004), Mestrado em Educação 
(UFMG, 2010), Doutorado Latino-Americano em Educação (UFMG, 2017) e Pós-Doutorado pela 
Faculdade de Educação da UFMG (2020-2021). Atua em Educação, com ênfase em 
Astronomia, Formação de Professores, Ensino e Etnoastronomia.

219	  FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 
Paz e Terra, 1996.



Paulo Freire em Nós

246

de Geografia (PROFGEO), impulsionado pela necessidade de compreen-
der não apenas os processos de ensinar, mas, sobretudo, os de aprender 
a ensinar. A reflexão crítica sobre os contextos escolares, sobre a própria 
prática pedagógica e sobre as dinâmicas sociais que envolvem o fazer docente 
constitui uma exigência permanente para a qualificação da educação. Essa 
postura investigativa deve estar alicerçada na curiosidade constante do(a) 
professor(a) e na escuta sensível das vozes discentes, contribuindo para a 
construção de um ensino com sentido, relevância e valor para os sujeitos 
que dele participam.

Neste texto apresentaremos as bases teóricas e metodológicas que 
estamos nos apoiando para o desenvolvimento de uma sequência didática 
inspirada em algumas propostas de Freire, especialmente na concepção dos 
temas geradores220, aliada à metodologia dos Três Momentos Pedagógicos:221 
problematização inicial, organização do conhecimento e aplicação à rea-
lidade. Com esta estrutura pretendemos promover a construção crítica e 
contextualizada do saber, estimulando o protagonismo dos estudantes e a 
articulação entre conteúdos de Geografia e Astronomia.

Nossa compreensão é que o conhecimento não deve ser transmitido de 
forma mecânica, mas construído a partir da interação com a realidade con-
creta dos estudantes. Como afirma Freire (1996)222 , “ensinar não é transferir 
conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua própria produção ou 
a sua construção”. Nessa concepção pedagógica, a valorização dos saberes 
prévios, das experiências e da cultura dos estudantes configura-se como 
um elemento importante para a promoção de um ensino verdadeiramen-
te significativo.

Nossa pesquisa adota uma abordagem etnográfica, articulada aos cír-
culos de cultura, visando à escuta sensível dos sujeitos e à compreensão das 
representações e sentidos atribuídos por eles ao processo educativo. Essa 
estratégia metodológica permite a produção de dados a partir do diálogo, da 
escuta ativa e da horizontalidade das relações. De acordo com Oliveira et al. 
(2023)223, a etnografia favorece uma aproximação imersiva e interpretativa 
com os contextos investigados, ampliando a compreensão da complexidade 
das relações escolares.

220	  FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

221	  DELIZOICOV, D.; ANGOTTI, J. A.; PERNAMBUCO, M. M. Ensino de Ciências: fundamentos e 
métodos. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2007. p. 177–202.

222	  FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 
Paz e Terra, 1996, p.21.

223	  OLIVEIRA, H. V.; BUFFON, G.; MACHADO, M. R.; FEUERSCHÜTTE, S. G. Experimentando o 
método qualitativo: um exercício de vivência etnográfica. Linhas Críticas, v. 29, e47013, 
2023.



Yago Campelo de Lima - Organizador

247

Articulados aos métodos etnográficos, os círculos de cultura — inspi-
rados na pedagogia freiriana — são concebidos como espaços coletivos de 
produção de sentido e de construção compartilhada do conhecimento, nos 
quais se promove o protagonismo dos participantes. Pinheiros (2020)224 en-
fatiza que essa metodologia, ao valorizar o diálogo e as vivências dos sujeitos, 
potencializa práticas educativas mais inclusivas, horizontais e dialógicas.

Nesta pesquisa estamos buscando compreender como se dá a cons-
trução do conhecimento em Astronomia, no âmbito do componente de 
Geografia, pelos estudantes do 8º e 9º anos da Escola Municipal Aurélio 
Pires (EMAP), em Belo Horizonte/MG. A proposta busca promover uma 
aprendizagem crítica e contextualizada, que respeite os saberes dos estudan-
tes e dialogue com sua realidade. Trata-se de um estudo inédito no contexto 
da EMAP, cuja relevância reside na integração entre práticas etnográficas e 
freirianas, superando abordagens tradicionais baseadas na memorização. 
Ao propor um ensino mais dialógico, situado e comprometido com a trans-
formação social, o trabalho visa contribuir não apenas para o fortalecimen-
to da prática docente, mas também para a formação de sujeitos críticos e 
conscientes de seu papel no mundo.

Como produto educacional, elaboramos uma sequência de ensino 
pautada no diálogo e na contextualização, orientada por Zabala (1998)225, 
que a define como um conjunto de atividades ordenadas, estruturadas e 
articuladas para a realização de certos objetivos educacionais. A proposta 
não pretende oferecer um modelo engessado, mas um referencial teórico-
-metodológico flexível, capaz de subsidiar a prática docente e fomentar a 
construção de alternativas pedagógicas emancipatórias.

PAULO FREIRE E OS TEMAS GERADORES
Apropriar-se dos conceitos de Paulo Freire (1921 - 1997) e refletir sobre 

sua pedagogia na contemporaneidade é um desafio necessário, sobretudo 
diante do avanço de movimentos conservadores que promovem uma edu-
cação acrítica, voltada à manutenção de uma ordem social excludente. Tais 
grupos, frequentemente associados à extrema direita, tentam desqualificar 
propostas educativas transformadoras e reafirmar práticas autoritárias que 
negam a diversidade e o pensamento crítico.

Combater a desinformação e o negacionismo torna-se uma tare-
fa central para quem defende uma educação libertadora. Em cenários 

224	  PINHEIRO, L. R. Rodas de conversa e pesquisa: reflexões de uma abordagem etnográfica. 
Pro-Posições, v. 31, e20190041, 2020.

225	  ZABALA, A. A prática educativa: como ensinar. Tradução de Ernani F. da F. Rosa. Porto 
Alegre: Artmed, 1998. p. 53–87.



Paulo Freire em Nós

248

adversos, a pedagogia freiriana se reafirma como instrumento de resistência. 
Fundamentada no diálogo, na escuta e na valorização dos saberes populares, 
sua proposta se contrapõe à educação bancária e à lógica da obediência cega, 
associada ao ideal do “cidadão de bem”.

Costa (2016)226, ao analisar a trajetória de Freire, destaca a importância 
de compreender suas experiências de vida, marcadas pela crise econômica 
de 1929 e pelo contato precoce com a pobreza. Tais vivências moldaram sua 
sensibilidade social e sua opção política pelos marginalizados. Sua atuação 
rompeu com o modelo de educação popular dominante desde os anos 1930, 
o qual era voltado ao controle social das classes populares227.

Nos anos 1950 e 1960, Freire propôs uma nova concepção de educa-
ção como prática de liberdade. Sua metodologia articulava alfabetização 
e conscientização, destacando que o ato educativo é inseparável da trans-
formação social228. A experiência de Angicos (RN), em 1963, em que cerca 
de 300 trabalhadores foram alfabetizados em 40 dias, exemplifica o êxito 
de uma pedagogia centrada na participação ativa e no respeito aos saberes 
dos educandos.

Freire concebia a educação como criação constante do conhecimento, 
baseada na ação-reflexão crítica229. O saber, para ele, é construído social-
mente, e a prática pedagógica deve ser dialógica e problematizadora. Sua 
pedagogia libertadora se opõe à lógica reprodutivista da educação tradicio-
nal e aposta na formação de sujeitos conscientes, capazes de romper com 
a “cultura do silêncio”.

Para Menezes e Santiago (2014)230, essa abordagem sustenta um pen-
samento curricular crítico, no qual o currículo é ferramenta de emancipação e 
não de dominação. O diálogo, princípio central da proposta freireana, rompe 
com a rigidez da transmissão unilateral de conteúdos e valoriza a experiência 
vivida pelos estudantes como ponto de partida para o conhecimento.

226	  COSTA, B. B. Paulo Freire: educador-pensador da libertação. Pro-Posições, Campinas, 
v. 27, n. 1 (79), jan./abr. 2016, p. 93–110.

227	  BEISIEGEL, C. de R. Política e educação popular: a teoria e a prática de Paulo Freire no 
Brasil. São Paulo: Ática, 1982. Apud COSTA, B. B. Paulo Freire: educador-pensador da 
libertação. Pro-Posições, Campinas, v. 27, n. 1 (79), jan./abr. 2016, p. 96.

228	  FREIRE, P. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1975. Apud 
COSTA, B. B. Paulo Freire: educador-pensador da libertação. Pro-Posições, Campinas, v. 
27, n. 1 (79), jan./abr. 2016, p. 97-98.

229	  COSTA, B. B. Paulo Freire: educador-pensador da libertação. Pro-Posições, Campinas, 
v. 27, n. 1 (79), p. 93–110, jan./abr. 2016, p. 95.

230	  MENEZES, M. G. de; SANTIAGO, M. E. Contribuição do pensamento de Paulo Freire para 
o paradigma curricular crítico-emancipatório. Pro-Posições, Campinas, v. 25, n. 3 (75), 
set./dez. 2014, p. 45–62.



Yago Campelo de Lima - Organizador

249

Na atualidade, os ideais de Freire permanecem urgentes. Sua peda-
gogia estimula o pensamento crítico, articula saberes escolares com as rea-
lidades dos estudantes e exige políticas educacionais comprometidas com 
a inclusão, a diversidade e a formação de sujeitos autônomos. Mais do que 
uma teoria, trata-se de um projeto ético e político de mundo. Educar, para 
Freire, é um ato de resistência, de esperança e de construção de uma socie-
dade mais justa e igualitária.

TEMAS GERADORES
A concepção de temas geradores, apresentada por Paulo Freire na obra 

Pedagogia do Oprimido (1987)231, constitui-se como um importante instru-
mento metodológico da educação libertadora. No capítulo 3, o autor afirma 
que os temas geradores expressam as contradições concretas vividas pelos 
sujeitos em seus contextos sociais e culturais, possibilitando uma leitura 
crítica da realidade e promovendo processos de conscientização.

Esses temas não são criações arbitrárias, mas emergem da investigação 
do universo temático — expressão dos pensamentos, angústias, esperanças 
e contradições dos educandos. Essa investigação deve ser dialógica, res-
peitando a horizontalidade entre educadores e educandos, e estruturada 
sobre o diálogo como prática de liberdade. O diálogo, fundado no amor, na 
humildade e na fé nos homens, exige confiança mútua e se opõe à concepção 
bancária de educação232.

A dialogicidade, essência da pedagogia freireana, compreende o diá-
logo como prática ontológica: a palavra verdadeira — composta de ação e 
reflexão — transforma o mundo. Sem essa unidade, o discurso torna-se “ver-
balismo”, alienado e ineficaz. Dessa forma, a educação deixa de ser depósito 
de conteúdos e passa a ser um ato de co-intencionalidade, em que educadores 
e educandos constroem juntos a compreensão crítica da realidade.

Dantas (2018)233, ao aplicar os temas geradores no ensino de Ciências, 
destaca que a construção desses temas deve partir da escuta das vivências 
e necessidades dos estudantes. A autora ressalta elementos metodológi-
cos como: escuta sensível, codificação e decodificação da realidade, práxis 
(ação-reflexão-ação) e planejamento participativo. O tema gerador, nesse 

231	  FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987, p. 44-57.

232	  FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987, p. 46-50.

233	  DANTAS, C. M. da S. Ensino de ciências para anos iniciais: seleção de conteúdos curricu-
lares a partir do conceito de tema gerador de Paulo Freire. 2018. Dissertação (Mestrado 
Profissional em Educação e Docência) – Faculdade de Educação, Universidade Federal 
de Minas Gerais, Belo Horizonte, p. 29.



Paulo Freire em Nós

250

sentido, não é um conteúdo isolado, mas um eixo estruturante que articula 
saberes e práticas pedagógicas.

Na perspectiva de Freire (1987)234, codificar é transformar a realidade 
concreta em objeto de reflexão, enquanto decodificar é analisá-la criticamen-
te, desvelando suas contradições e sentidos ocultos. Delizoicov (2008)235 
reforça esse movimento como um processo dialético de elevação da cons-
ciência dos educandos. A aprendizagem torna-se libertadora ao articular os 
saberes dos sujeitos com a transformação social.

Entretanto, como alertam Brick et al. (2014)236, o potencial crítico 
dos temas geradores pode ser esvaziado se sua dimensão política e ética for 
ignorada. Reduzi-los a meros tópicos desconectados da realidade concreta 
compromete sua eficácia. Superar a fragmentação disciplinar e garantir 
formação docente adequada são desafios para uma implementação autêntica 
da proposta freiriana.

Pernambuco (1993)237 complementa ao afirmar que a construção do 
conhecimento é atravessada por preconceitos e condicionamentos culturais, 
associados ao senso comum. Para superá-los, é necessário um exercício 
contínuo de pensamento crítico — “pensar sobre o pensar” — que permita 
redescobrir valores e revisar comportamentos. O senso comum pode tanto 
oferecer saberes úteis quanto reproduzir estereótipos, como no caso do 
racismo, cuja superação exige tomada de consciência e conflito interno.

Assim, os temas geradores, quando corretamente aplicados, promo-
vem não apenas a aprendizagem, mas a transformação dos sujeitos e da 
realidade. Fundamentam-se em uma ética da escuta, do respeito e da pro-
blematização, reafirmando a pedagogia freiriana como prática de resistência, 
emancipação e construção coletiva do saber.

OS TRÊS MOMENTOS PEDAGÓGICOS
A sequência de ensino que estamos desenvolvendo fundamenta-

-se na perspectiva da educação libertadora, dialogando com teóricos que 

234	  FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987, p. 67.

235	  DELIZOICOV, D. La educación en ciencias y la perspectiva de Paulo Freire. Alexandria: 
Revista de Educação em Ciência e Tecnologia, v. 1, n. 2, jul. 2008, p. 37-38.

236	  BRICK, E. M. et al. Paulo Freire: Interfaces entre ensino de ciências naturais e educação 
do campo. In: Licenciaturas em Educação do Campo e o ensino de Ciências Naturais: 
desafios à promoção do trabalho docente interdisciplinar, v. 2, 2022, p. 23–59.

237	 PERNAMBUCO, M. M. Significações e realidade: conhecimento (a construção coletiva 
do programa). In: PONTUSCHKA, N. (Org.) Ousadia no diálogo: interdisciplinaridade na 
escola pública. São Paulo: Loyola, 1993, 67-92.



Yago Campelo de Lima - Organizador

251

aprofundam esse referencial crítico, destacando-se Demétrio Delizoicov 
(2007, 2008, 2014)238. Sua proposta dos Três Momentos Pedagógicos (3MP), 
alinhada à pedagogia problematizadora de Paulo Freire (1987;1996), consti-
tui uma estratégia metodológica que articula saberes prévios dos estudantes 
— oriundos de suas experiências e contexto sociocultural — com conheci-
mentos científicos, buscando uma compreensão crítica e transformação 
da realidade.

Os 3MP se apoiam em parâmetros epistemológicos que dialogam com 
Freire, Kuhn, Bachelard e Piaget. Segundo Delizoicov (2008)239, a construção 
do conhecimento científico implica superar o senso comum por meio de 
rupturas cognitivas. Assim, a mediação oferecida pelos 3MP propicia aos es-
tudantes enfrentar suas concepções prévias e apropriar-se dos saberes cien-
tíficos de forma contextualizada, promovendo conhecimento significativo.

A dinâmica dos 3MP envolve três momentos interligados:

•	 Problematização inicial — parte de situações reais e significativas, 
relacionadas aos temas geradores identificados na investigação 
temática. Aqui, os estudantes são convidados a expressar seus 
conhecimentos e percepções, estimulando o diálogo crítico e o 
reconhecimento dos limites do próprio saber. O professor atua 
como mediador e questionador, fomentando dúvidas e debates.

•	 Organização do conhecimento — momento em que os saberes 
científicos são sistematizados e aprofundados, dialogando com 
os conhecimentos prévios dos estudantes, favorecendo avan-
ços cognitivos240.

•	 Aplicação do conhecimento — etapa final em que os estudantes 
utilizam o conhecimento construído para reinterpretar situações 
iniciais e novas, consolidando aprendizagens e fortalecendo sua 
capacidade crítica e transformadora.

Delizoicov (2008) alerta que os 3MP não devem ser usados mecani-
camente, mas como uma prática dialógica e flexível, sempre ancorada nos 
dados da realidade dos estudantes coletados na investigação temática. A 
superficialidade no uso desses momentos pode reduzir a proposta a um 

238	  DELIZOICOV, D; ANGOTTI, J. A; PERNAMBUCO, M. M. Ensino de Ciências: fundamentos e 
métodos. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2007.

239	  DELIZOICOV, D. La educación en ciencias y la perspectiva de Paulo Freire. Alexandria: 
Revista de Educação em Ciência e Tecnologia, v. 1, n. 2, jul. 2008, p. 55.

240	  DELIZOICOV, D. La educación en ciencias y la perspectiva de Paulo Freire. Alexandria: 
Revista de Educação em Ciência e Tecnologia, v. 1, n. 2, jul. 2008, p. 56.



Paulo Freire em Nós

252

simples pretexto para introduzir conteúdos científicos, o que compromete 
a sua função emancipadora241.

Marta Pernambuco (1993)242 reforça que os 3MP facilitam a conexão 
entre conteúdos escolares e a realidade dos estudantes, promovendo:

a.	 A compreensão e intervenção em situações concretas;
b.	 A construção coletiva do conhecimento por meio do diálogo entre 

educadores, estudantes e comunidade;
c.	 O desenvolvimento do pensamento crítico, superando visões sim-

plistas e o senso comum;
d.	 A interdisciplinaridade, articulando diferentes áreas do saber.
Brick et al. (2014)243 indicam que, articulados aos temas geradores, 

os 3MP são estratégias eficazes para o ensino de Ciências, especialmente 
em contextos de reorientação curricular, formação docente e práticas pe-
dagógicas contextualizadas. Exemplos em Guiné-Bissau e Rio Grande do 
Norte demonstram como a aplicação dos 3MP favorece a formação crítica, 
a produção de materiais contextualizados e a superação da fragmentação 
disciplinar, sendo especialmente potentes na valorização de saberes locais 
e promovendo transformação social.

Assim, os 3MP, fundamentados na concepção freireana, mostram-se 
relevantes para construir sequências de ensino que desenvolvam sujeitos 
conscientes e comprometidos com a transformação social. O desafio é evitar 
sua aplicação engessada e descontextualizada, promovendo práticas peda-
gógicas reflexivas centradas no estudante e nas suas realidades concretas.

SEQUÊNCIA DE ENSINO
Entendemos a sequência de ensino como um conjunto estruturado de 

atividades organizadas progressivamente para facilitar a aprendizagem de 
conteúdos, guiando o processo de forma planejada para que os estudantes 
construam conhecimento de modo autônomo. Zabala (1998)244 destaca que 
essas atividades são planejadas em etapas, da introdução do tema à avaliação, 
preferencialmente conectadas à realidade dos estudantes para incentivá-los 

241	  DELIZOICOV, D. La educación en ciencias y la perspectiva de Paulo Freire. Alexandria: 
Revista de Educação em Ciência e Tecnologia, v. 1, n. 2, jul. 2008, p. 56-57.

242	 PERNAMBUCO, M. M. Significações e realidade: conhecimento (a construção coletiva 
do programa). In: PONTUSCHKA, N. (Org.) Ousadia no diálogo: interdisciplinaridade na 
escola pública. São Paulo: Loyola, 1993, p. 47.

243	  BRICK, E. M. et al. Paulo Freire: Interfaces entre ensino de ciências naturais e educação 
do campo. In: Licenciaturas em Educação do Campo e o ensino de Ciências Naturais: 
desafios à promoção do trabalho docente interdisciplinar, v. 2, 2022, p. 23–59.

244	  ZABALA, A. A prática educativa: como ensinar. Tradução de Ernani F. da F. Rosa. Porto 
Alegre: Artmed, 1998. p. 53–87.



Yago Campelo de Lima - Organizador

253

à reflexão e resolução de problemas cotidianos. Essa abordagem é flexível, 
adaptando-se ao desenvolvimento da turma, e favorece a integração de sa-
beres entre disciplinas.

Zabala (1998)245 defende uma perspectiva construtivista, em que o co-
nhecimento é construído ativamente pelo estudante em interação com o meio, 
e o professor atua como mediador, propondo desafios que estimulem o ques-
tionamento. O autor enfatiza a importância de considerar a diversidade de 
ritmos e estilos de aprendizagem, promovendo inclusão e equidade, o que exige 
sequências flexíveis e adaptadas às necessidades individuais dos estudantes.

A sequência didática, quando bem estruturada, organiza os conteúdos 
de forma articulada, promovendo o desenvolvimento do pensamento crítico, 
autonomia e aprendizagem contextualizada e interdisciplinar. Para Zabala 
(1998), não se trata de seguir rigidamente um modelo, mas de escolher o 
que for mais conveniente para os objetivos educacionais em determinado 
momento. Ele também ressalta que a aprendizagem é uma construção pes-
soal, que depende do interesse, dos conhecimentos prévios e das experiências 
do estudante246.

Zabala (1998) distingue sequência de ensino e sequência de conteúdo: 
a primeira organiza atividades interligadas para construir conhecimento, 
enquanto a segunda apresenta conteúdos linearmente, sem conexões cla-
ras, dificultando a compreensão integrada. A sequência de ensino promove 
reflexão, problematização e interdisciplinaridade, favorecendo o processo 
de aprendizagens.

No estudo “Sequência Didática na Perspectiva das Professoras de 
Educação Infantil”, Anacleto & Camargo (2018)247 investigam a formação 
docente e o uso da sequência de ensino na educação infantil. As autoras re-
velam que muitas professoras desconheciam essa metodologia antes da for-
mação interna na instituição pesquisada, evidenciando lacunas na formação 
inicial. Destacam que a sequência de ensino estimula a participação ativa dos 
educandos e torna a aprendizagem mais significativa, mas apontam desafios, 
como a rigidez do planejamento e a necessidade de maior flexibilidade para 
atender às necessidades individuais — aspecto alinhado às críticas de Zabala 
(1998) contra o uso mecânico da sequência, sem considerar saberes prévios 
e interesses dos estudantes248.

245	  Ibidem, p. 53–87.

246	  Ibidem, p. 63.

247	  ANACLETO, V. S.; CAMARGO, G. Sequência didática na perspectiva das professoras de 
Educação Infantil. Revista Saberes Pedagógicos, v. 2, n. 1, 2017, p. 238–258.

248	  ANACLETO, V. S; CAMARGO, G. Sequência didática na perspectiva das professoras de 
Educação Infantil. Revista Saberes Pedagógicos, v. 2, n. 1, 2017,  p. 238–258.



Paulo Freire em Nós

254

Nesse mesmo estudo os autores apontam que algumas professoras 
percebem a sequência como favorecedora da integração interdisciplinar, 
enquanto outras veem a estrutura como limitadora, sugerindo a necessi-
dade de reflexão sobre como organizar sequências didáticas para melhor 
articular conteúdos249. Ainda, há dificuldades na fundamentação teórica da 
prática, pois as docentes tendem a usar a metodologia de forma empírica, 
o que pode comprometer a qualidade da aplicação250.

A sequência de ensino pode se configurar como uma estratégia eficaz 
desde que planejada dinamicamente, de modo reflexivo e sensível às neces-
sidades dos estudantes. Sua efetividade depende não apenas de etapas bem 
delineadas, mas da habilidade do professor em promover participação ativa, 
articular saberes e favorecer aprendizagens transformadoras. Reconhecendo 
os desafios desse processo, propomos aqui uma sequência de ensino que 
forneça subsídios teórico-metodológicos para docentes interessados em 
qualificar suas práticas e fortalecer uma educação que contribua para a 
transformação social.

PROBLEMATIZAÇÃO INICIAL
A problematização inicial é a etapa inaugural dos Três Momentos 

Pedagógicos de Delizoicov e Angotti (1990)251 sendo relevante para o ensino 
crítico, especialmente para superar a educação tradicional “bancária”. Esse 
momento consiste em apresentar uma situação ou fenômeno que provoque 
questionamentos e desperte a curiosidade dos estudantes, incentivando a 
reflexão sobre suas experiências e saberes prévios.

No contexto do ensino de astronomia articulado à geografia, essa etapa 
ganha ainda mais relevância, pois permite aos estudantes relacionarem os 
fenômenos celestes com suas vivências cotidianas e com a realidade social 
e espacial em que estão inseridos. O objetivo é introduzir os conteúdos as-
tronômicos de forma contextualizada, estimulando uma análise crítica da 
realidade, sem fornecer respostas prontas, mas levantando questões que 
levem os estudantes a investigar, refletir e construir interpretações próprias. 
Assim, eles deixam a postura passiva e se engajam ativamente, reconhecendo 
a relevância do conteúdo para suas vidas e seu contexto social.

249	  ANACLETO, V. S; CAMARGO, G. Sequência didática na perspectiva das professoras de 
Educação Infantil. Revista Saberes Pedagógicos, v. 2, n. 1, 2017,  p. 255.

250	  ANACLETO, V. S; CAMARGO, G. Sequência didática na perspectiva das professoras de 
Educação Infantil. Revista Saberes Pedagógicos, v. 2, n. 1, 2017, p. 256-257.

251	  In: DELIZOICOV, D. La educación en ciencias y la perspectiva de Paulo Freire. Alexandria: 
Revista de Educação em Ciência e Tecnologia, v. 1, n. 2, jul. 2008, p. 55.



Yago Campelo de Lima - Organizador

255

A problematização pode ser desencadeada a partir de questões co-
tidianas, como a observação do céu, a percepção das fases da Lua ou o 
entendimento das estações do ano, estabelecendo uma aproximação entre 
o conteúdo acadêmico e a realidade dos estudantes, o que potencializa o 
engajamento e estimula a investigação crítica. Essa etapa será aprofunda-
da em espaços extraclasse por meio de um projeto que integra atividades 
práticas articuladas à teoria, considerando simultaneamente os contextos 
natural e cultural.

Estimular o desenvolvimento do pensamento crítico dos estudantes, 
promovendo a articulação entre os conteúdos escolares – especialmente 
os de astronomia – e sua realidade social, cultural e cotidiana, de modo a 
favorecer a construção de sentidos e a formação de sujeitos conscientes e 
atuantes em seu contexto.

As questões-problema serão exploradas pela metodologia freiriana 
do diálogo crítico, utilizando os círculos de cultura como ferramenta. As 
atividades buscam a construção coletiva do conhecimento, valorizando a 
participação ativa dos estudantes. As respostas serão elaboradas colabora-
tivamente em debates, pesquisas de campo e produções que expressem o 
entendimento dos estudantes, base para identificar os temas geradores. A 
articulação entre geografia e astronomia será central na condução dessas 
práticas, promovendo um ensino integrado, crítico e contextualizado.

CÍRCULO DE CULTURA
Os círculos de cultura, conceito freiriano (1987) retomado por 

Figueiredo & Silva (2021)252, são espaços dialógicos para construção coletiva 
do conhecimento, onde os participantes refletem criticamente sobre suas 
realidades, expressam inquietações e buscam soluções para seus desafios. 
Esse ambiente estimula a participação ativa e o desenvolvimento de cons-
ciência crítica, alinhando-se com uma educação transformadora.

Nesses círculos, o conhecimento não é imposto hierarquicamente, 
mas construído por meio da troca entre os participantes, valorizando suas 
experiências e vivências. Isso torna o aprendizado mais significativo, pois 
parte da realidade dos sujeitos, promovendo autonomia, consciência crítica 
e empoderamento social — em oposição à educação “bancária”, que se baseia 
na memorização.

O círculo de cultura busca formar sujeitos comprometidos com a 
transformação social, criando um ambiente de diálogo autêntico e respeito 

252	  FIGUEIREDO, A. D. R; SILVA, A. G. F. Reflexões em torno dos círculos de cultura na pers-
pectiva freiriana: um espaço-tempo de comunicar-formar sujeitos sociais. Comunicação 
e Educação, v. 26, n. 2, jul. 2022,  p. 165–178.



Paulo Freire em Nós

256

à diversidade. Na sequência de ensino, ele estimula a investigação das 
questões-problema e de outras indagações surgidas das observações dos 
estudantes, sem julgamentos, privilegiando a pesquisa contínua e coletiva. 
A pesquisa inclui não só consulta a fontes acadêmicas, mas também ques-
tionamentos sobre o modo de vida do entorno social do estudante — famí-
lia, comunidade — ampliando as perspectivas e a compreensão do lugar 
do estudante.

Organizar um círculo de cultura significa criar um espaço dialógico 
onde todos se sentem iguais e ouvidos, simbolizado pela disposição física 
em círculo. Essa configuração facilita a comunicação direta, autêntica e a 
construção coletiva do saber, valorizando a diversidade de experiências e 
culturas dos participantes.

Um dos objetivos é identificar temas geradores — questões emergen-
tes das vivências dos estudantes que orientam o debate e a construção do 
conhecimento. Esse processo valoriza a razão, emoções e desejos, conforme 
Paulo Freire (1987), que destaca a importância do diálogo como experiência 
humana integral. O círculo de cultura não é apenas um arranjo físico, mas 
um espaço de respeito, dignidade e comunicação verdadeira, onde o conheci-
mento é compartilhado, analisado e apropriado coletivamente, promovendo 
a emancipação intelectual e social dos participantes.

A organização de um círculo de cultura para o ensino de Astronomia 
começa pela preparação do espaço físico em formato circular, promovendo 
um ambiente de igualdade, escuta e respeito mútuo entre os participantes. 
Essa disposição simbólica e prática favorece o diálogo, condição fundamental 
para a construção coletiva do conhecimento, especialmente quando se busca 
articular saberes científicos e experiências vividas.

Antes do início das atividades, realiza-se uma investigação preliminar 
com os estudantes, a fim de identificar temas geradores que emergem de suas 
vivências, interesses e desafios cotidianos relacionados ao céu, ao tempo, às 
estações climáticas, à posição do Sol, entre outros aspectos percebidos no 
cotidiano. A escolha desses temas deve considerar sua relevância social, o 
vínculo com o território vivido e seu potencial interdisciplinar — possibili-
tando conexões entre conteúdos da Geografia, Astronomia e cultura popular.

O encontro se inicia com a apresentação do tema de forma contex-
tualizada, podendo utilizar recursos como imagens do céu, vídeos de fenô-
menos astronômicos, objetos simbólicos ou relatos de observações feitas 
pelos próprios estudantes. Tais elementos atuam como instrumentos de 
codificação da realidade, despertando o interesse do grupo e provocando 
questionamentos. A mediação do professor, nesse contexto, deve favorecer 
o diálogo, a problematização e a escuta das múltiplas vozes presentes, res-
peitando a diversidade de experiências, saberes e visões de mundo.



Yago Campelo de Lima - Organizador

257

Os estudantes são incentivados a compartilhar percepções individuais 
e coletivas, bem como informações obtidas junto a seus familiares e comu-
nidade, como lendas, costumes e observações empíricas. Essa abordagem 
amplia o processo investigativo e valoriza o saber popular, articulando-o ao 
conhecimento científico e aos conteúdos curriculares da Geografia, refor-
çando a compreensão do lugar e da relação do ser humano com o universo.

As atividades desenvolvidas nos círculos de cultura incluem rodas de 
conversa, debates, produção de textos, registros visuais, entrevistas, cons-
trução de mapas conceituais e pesquisas de campo. As questões-problema, 
formuladas tanto no início quanto ao final do processo, permitem avaliar a 
evolução do pensamento crítico e o aprofundamento conceitual dos estu-
dantes em relação aos fenômenos astronômicos, sempre de maneira flexível 
e adaptada às especificidades do grupo.

Mais do que uma técnica didática, o círculo de cultura configura-se 
como um espaço pedagógico emancipador, que articula razão, emoção, his-
tória de vida e conscientização. Ao valorizar o protagonismo dos estudantes 
e suas realidades, essa metodologia fortalece um ensino interdisciplinar, 
crítico e comprometido com a transformação social, integrando o estudo 
da Astronomia ao cotidiano e à formação cidadã.

A avaliação no contexto dos círculos de cultura será contínua, proces-
sual e formativa, priorizando a participação ativa dos estudantes e a cons-
trução coletiva do conhecimento. As questões-problema e os debates serão 
analisados antes e após as atividades, permitindo comparar percepções ini-
ciais e finais e refletir sobre a evolução dos estudantes ao longo do processo.

Esse procedimento tem como objetivo valorizar os conhecimentos 
prévios dos estudantes, identificar aprendizagens construídas e reconhecer 
os temas geradores que emergiram das discussões. A proposta visa estimular 
o pensamento crítico e a capacidade de relacionar os conteúdos trabalha-
dos com a realidade dos próprios estudantes, promovendo uma aprendiza-
gem contextualizada.

Serão considerados critérios como a qualidade das discussões, o en-
volvimento nas atividades e a produção final de materiais (relatórios, textos, 
mapas, apresentações, entre outros). A ênfase recairá menos na memoriza-
ção e mais na compreensão, reflexão e capacidade de articulação dos saberes.

A avaliação será flexível e adaptada às necessidades do grupo, pos-
sibilitando ajustes na abordagem pedagógica sempre que necessário. 
Fundamentada nos pressupostos dos círculos de cultura e nos Três Momentos 
Pedagógicos de Delizoicov e Angotti (1990)253, essa prática avaliativa busca 

253	  In: DELIZOICOV, D. La educación en ciencias y la perspectiva de Paulo Freire. Alexandria: 
Revista de Educação em Ciência e Tecnologia, v. 1, n. 2, jul. 2008, p. 55-57.



Paulo Freire em Nós

258

integrar conteúdo, diálogo e contexto, respeitando as experiências, os ritmos 
e as trajetórias de cada estudante.

CODIFICAÇÃO, DECODIFICAÇÃO E ORGANIZAÇÃO DOS SABERES
O segundo momento pedagógico proposto por Delizoicov e Angotti 

(1990) corresponde à sistematização e organização do conhecimento. Após 
as discussões promovidas nos círculos de cultura, inicia-se um processo de 
decodificação das falas, experiências e informações compartilhadas pelos 
estudantes. Esse processo consiste em relacionar os saberes cotidianos às 
explicações científicas, promovendo uma reconstrução conceitual mediada 
pelo diálogo, pela investigação e pela reflexão.

A proposta parte dos conhecimentos prévios dos estudantes e das 
experiências vivenciadas durante as atividades práticas, debates e rodas de 
conversa. A partir disso, busca-se aprofundar a compreensão sobre os temas 
trabalhados, organizando o conhecimento de forma colaborativa.

Na etapa inicial, os estudantes são incentivados a expressar suas 
percepções e interpretar os temas geradores levantados anteriormente. A 
construção coletiva do conhecimento se dá por meio de atividades como 
a elaboração de mapas conceituais, produção de textos reflexivos, uso de 
recursos digitais e realização de pesquisas temáticas. O objetivo é promover 
conexões entre as vivências dos estudantes e os conceitos acadêmicos, em 
diferentes áreas do saber.

Além disso, a introdução de uma análise histórica e científica dos con-
teúdos permite compreender a evolução dos saberes e sua relação com o 
cotidiano. Por exemplo, a criação de linhas do tempo, gráficos explicativos 
ou representações visuais auxiliam na contextualização dos temas e na iden-
tificação de seus impactos sociais, culturais e tecnológicos.

Essa fase é guiada por uma metodologia fundamentada na pedago-
gia crítica, conforme os princípios de Paulo Freire (1987)254, que concebe a 
aprendizagem como um processo ativo, dialógico e libertador. O professor 
atua como mediador, incentivando o protagonismo estudantil, o trabalho em 
grupo, a problematização dos conteúdos e a articulação entre teoria e prática.

O objetivo principal dessa etapa é articular os saberes espontâneos dos 
estudantes com os conhecimentos científicos e sistematizados, favorecendo 
a construção de uma compreensão crítica e contextualizada dos conteúdos, 
a partir da reflexão coletiva e da investigação ativa.

a.	 Exploração dos saberes prévios: Os temas geradores são retoma-
dos a partir da escuta atenta dos estudantes, com o mapeamento 

254	  FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987, p. 46-50.



Yago Campelo de Lima - Organizador

259

das ideias iniciais como ponto de partida para o aprofundamento 
conceitual. No caso do ensino de Astronomia, isso inclui identi-
ficar percepções dos estudantes sobre o céu, os movimentos dos 
astros, as estações do ano, a observação da lua e as representa-
ções culturais ligadas aos fenômenos celestes, valorizando suas 
experiências pessoais, familiares e comunitárias.

b.	 Decodificação dos conteúdos: Ocorre a interpretação crítica dos 
temas, relacionando-os aos conceitos escolares e às realidades 
vividas. No estudo da Astronomia, essa etapa envolve compreen-
der, por exemplo, como os movimentos da Terra influenciam o 
cotidiano, o clima e a paisagem geográfica, ou como diferentes 
culturas explicam fenômenos astronômicos. Trabalhos em grupo, 
mapas conceituais, pesquisas e produções autorais são utilizados 
como estratégias para relacionar saberes populares e científicos.

c.	 Contextualização histórica e científica: Os temas são situados 
historicamente e cientificamente, permitindo aos estudantes com-
preender sua relevância e transformação ao longo do tempo. No 
caso da Astronomia em diálogo com a Geografia, isso pode incluir 
discussões sobre a evolução dos modelos cosmológicos, o papel 
da astronomia na navegação, na agricultura e na organização do 
espaço geográfico, além da compreensão crítica dos avanços cien-
tíficos e tecnológicos e seus impactos sociais.

d.	 Avaliação e síntese: A avaliação será contínua, processual e for-
mativa, com foco na participação, na qualidade das discussões 
e na produção final dos estudantes. Atividades como textos re-
flexivos, autoavaliações, rodas de conversa, podcasts e sínteses 
temáticas servirão para consolidar os conhecimentos adquiridos, 
verificando a capacidade dos estudantes de articular os conteú-
dos de Astronomia com os conceitos geográficos, a partir de uma 
perspectiva crítica e contextualizada.

A avaliação desta etapa considerará o engajamento dos estudantes, a 
clareza conceitual e a capacidade de aplicar os conhecimentos em diferentes 
contextos. Além da observação do processo, serão valorizadas produções 
escritas, mapas, apresentações e registros reflexivos. Os estudantes tam-
bém serão estimulados a avaliar sua própria participação e a dos colegas, 
fortalecendo uma cultura avaliativa crítica e colaborativa.

REFLEXÃO E APLICAÇÃO DO CONHECIMENTO
O terceiro momento pedagógico, conforme proposto por Delizoicov, 

Angotti e Pernambuco (2002a)255, representa a fase em que os conheci-

255	  In: DELIZOICOV, D. La educación en ciencias y la perspectiva de Paulo Freire. Alexandria: 
Revista de Educação em Ciência e Tecnologia, v. 1, n. 2, jul. 2008,  p. 55-57.



Paulo Freire em Nós

260

mentos construídos anteriormente são utilizados pelos estudantes para 
interpretar, intervir e transformar a realidade. É uma etapa importante 
no processo educativo, pois promove a articulação entre teoria e prática, 
estimula o pensamento crítico e reforça o papel ativo do estudante na cons-
trução do próprio saber.

Mais do que aplicar conteúdos de forma mecânica, esse momento 
busca aprofundar a compreensão dos estudantes por meio de situações 
concretas e contextualizadas. Para que isso ocorra, é importante considerar 
o contexto sociocultural em que os estudantes estão inseridos, suas expe-
riências de vida, seus interesses e as condições da escola e da comunidade. 
A aprendizagem se torna significativa quando os estudantes reconhecem 
nos conteúdos escolares ferramentas úteis para compreender o mundo ao 
seu redor e participar ativamente de sua transformação.

É necessário superar práticas meramente reprodutivas e planejar expe-
riências de aprendizagem autênticas, que estimulem a autonomia intelectual 
e a consciência crítica. Tais experiências devem ser construídas com base 
nos conhecimentos prévios, nos problemas identificados na realidade dos 
estudantes e na possibilidade de integração entre diferentes áreas do saber.

A aplicação do conhecimento pode assumir diversas formas, de acordo 
com a realidade de cada escola e grupo de estudantes. Algumas estratégias 
possíveis incluem:

•	 Estudos de caso: Análise crítica de situações reais que exijam a 
mobilização de saberes trabalhados, permitindo que os estudantes 
proponham soluções embasadas. No ensino de Astronomia, isso 
envolve, por exemplo, o estudo de eventos astronômicos relevan-
tes — como eclipses, mudanças nas estações ou a poluição lumi-
nosa nas cidades — e suas implicações no cotidiano, no ambiente 
e na organização dos espaços urbanos e rurais.

•	 Projetos interdisciplinares: Desenvolvimento de atividades prá-
ticas que integrem diferentes componentes curriculares, favore-
cendo uma visão ampliada e sistêmica da realidade. A Astronomia 
pode ser articulada à História (por meio da evolução dos modelos 
cosmológicos), às Ciências (no estudo dos corpos celestes e suas 
interações) e à Matemática (em cálculos de tempo, distância e 
localização), ampliando a compreensão da posição da Terra no 
universo e sua relação com os fenômenos geográficos.

•	 Pesquisas de campo e relatos de experiências: Investigações 
sobre o cotidiano da comunidade, seguidas de apresentações e 
discussões em sala de aula, ampliando o diálogo entre escola e 
território. No contexto da Astronomia, isso inclui observações 



Yago Campelo de Lima - Organizador

261

do céu noturno em diferentes pontos da cidade, entrevistas com 
moradores sobre saberes tradicionais ligados às fases da Lua, às 
estações do ano ou ao tempo climático, entre outros elementos 
que relacionam o céu, a paisagem e a vida cotidiana.

•	 Oficinas e produções criativas: Criação de materiais educativos, 
apresentações artísticas, vídeos, podcasts e outras formas de ex-
pressão, valorizando os múltiplos saberes dos estudantes e promo-
vendo o protagonismo juvenil. Na abordagem da Astronomia na 
Geografia, os estudantes podem construir maquetes dos sistemas 
solares, criar mapas celestes, elaborar roteiros de observação ou 
produzir conteúdos digitais sobre mitologias astronômicas de 
diferentes culturas e sua relação com os territórios.

Essas estratégias não devem ser entendidas como modelos fixos, mas 
como possibilidades que podem (e devem) ser adaptadas às necessidades 
emergentes da prática pedagógica. A flexibilidade e a escuta ativa do pro-
fessor são aspectos importantes para garantir a efetividade deste momento.

Após a realização das atividades, é necessário promover um espaço 
de reflexão crítica. A avaliação, nesse contexto, assume um caráter proces-
sual, formativo e dialógico. Deve considerar o percurso individual de cada 
estudante, seus avanços, dificuldades, engajamento e capacidade de aplicar 
o conhecimento em diferentes situações.

Essa abordagem avaliativa rompe com lógicas classificatórias e exclu-
dentes, reconhecendo que o processo de aprender é plural, não linear e que 
cada sujeito percorre trajetórias distintas. Avaliar, portanto, é compreender 
essas trajetórias e identificar, junto aos estudantes, os sentidos que atribuem 
ao conhecimento.

Consolidar a aprendizagem por meio da aplicação do conhecimento é, 
assim, um passo decisivo para transformar a sala de aula em um espaço de 
criação, de diálogo e de emancipação. Quando bem estruturado, esse mo-
mento favorece uma educação comprometida com a realidade dos sujeitos 
e com a construção de uma sociedade mais justa e participativa.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Este artigo propõe uma reflexão sobre a prática docente a partir da 

construção de sequências de ensino orientadas pela emancipação dos es-
tudantes. Inspirados nos princípios de Paulo Freire, sugerimos que a arti-
culação entre os temas geradores e os Três Momentos Pedagógicos pode 
fortalecer a formação crítica dos educandos e contribuir para a elaboração de 



Paulo Freire em Nós

262

propostas pedagógicas flexíveis, sensíveis ao contexto e alinhadas à educação 
como prática da liberdade no ensino de Geografia e Astronomia.

Não se trata de apresentar um modelo fixo de sequência didática, nem 
de seguir rigidamente as orientações da Base Nacional Comum Curricular 
(BNCC), mas de iluminar caminhos possíveis para uma escola que valorize 
o protagonismo dos estudantes. A construção coletiva do conhecimento, 
quando feita de forma crítica e situada, revela-se como potente ferramenta 
de transformação social e de resistência às práticas escolares repetitivas 
e descontextualizadas.

Em tempos de retrocessos e de ataques às ideias de Paulo Freire, como 
evidenciam recentes episódios de censura em alguns países, torna-se urgente 
resgatar e aprofundar seu legado. A força de sua pedagogia está justamente 
na possibilidade de promover uma educação que não apenas ensine con-
teúdos, mas que desperte a consciência crítica e a autonomia dos sujeitos.

Nesse percurso, estabelecemos um diálogo com autores como 
Delizoicov, Angotti, Marta Maria Pernambuco e Zabala, cujas contribuições 
teóricas fortalecem a elaboração de propostas didáticas fundamentadas 
na dialogicidade e na transformação social. Essas referências ampliam a 
compreensão sobre os processos formativos e reforçam a importância de 
planejar e refletir intencionalmente sobre a prática pedagógica no trabalho 
com conceitos astronômicos e geográficos.

A proposta aqui apresentada surge da experiência concreta com o 
cotidiano escolar, muitas vezes marcado por práticas pouco reflexivas, repro-
duzidas sem a devida problematização. Frente a esse cenário, reafirmamos a 
necessidade de pensar o ensino como um ato político e ético, que exige pla-
nejamento, escuta e compromisso com a realidade dos estudantes. Sabemos 
que nem todas as escolas estão preparadas para acolher plenamente uma 
pedagogia crítica e freiriana, mas acreditamos que ações individuais, basea-
das em práticas conscientes e contextualizadas, podem abrir brechas para 
experiências significativas. Ao evitar uma estrutura rígida, nossa proposta 
se mostra adaptável a diferentes realidades, respeitando a diversidade dos 
contextos e favorecendo abordagens pedagógicas mais humanizadoras no 
ensino de Geografia e Astronomia.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ANACLETO, V. S.; CAMARGO, G. Sequência didática na perspectiva das 
professoras de Educação Infantil. Revista Saberes Pedagógicos, v. 2, n. 1, 
p. 238–258, 2017. Disponível em: https://doi.org/10.18616/rsp.v2i1.3724. 
Acesso em: 10 jun. 2024.



Yago Campelo de Lima - Organizador

263

COSTA, Bruno Botelho. Paulo Freire: educador-pensador da libertação. Pro-
Posições, Campinas, v. 27, n. 1 (79), p. 93–110, jan./abr. 2016. Disponível 
em: https://www.scielo.br/j/pp/a/Qzj8v9V3gPwkYHtX5jTZ3nq. Acesso 
em: 26 jun. 2025.

BRICK, E. M. et al. Paulo Freire: Interfaces entre ensino de ciências 
naturais e educação do campo. In: Licenciaturas em Educação do 
Campo e o ensino de Ciências Naturais: desafios à promoção do trabalho 
docente interdisciplinar, v. 2, p. 23–59, 2022. Disponível em: https://doi.
org/10.26512/9788523012090.posf. Acesso em: 10 jun. 2024.

DANTAS, C. M. S. Ensino de ciências para anos iniciais: seleção de 
conteúdos curriculares a partir do conceito de tema gerador de Paulo 
Freire. 2018. 76 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade 
Federal de Minas Gerais, Faculdade de Educação, Belo Horizonte, 2018.

DELIZOICOV, D. La Educación en Ciencias y la Perspectiva de Paulo 
Freire. Alexandria, v. 1, p. 37–62, jul. 2008. Disponível em: https://
periodicos.ufsc.br/index.php/alexandria/article/view/37486. Acesso em: 
10 jun. 2024.

DELIZOICOV, D.; ANGOTTI, J. A.; PERNAMBUCO, M. M. Ensino de 
Ciências: fundamentos e métodos. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2007. p. 177–
202. Disponível em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/8206660/
mod_resource/content/1/Texto%202.2%20-%20Conhecimento%20
e%20sala%20de%20aula%2C%20Demétrio%20Delizoicov%2C%20
José%20André%20Angotti%20e%20Marta%20Pernambuco.pdf. Acesso 
em: 13 jun. 2024.

FIGUEIREDO, A. D. R.; SILVA, A. G. F. Reflexões em torno dos círculos de 
cultura na perspectiva freiriana: um espaço-tempo de comunicar-formar 
sujeitos sociais. Comunicação e Educação, v. 26, n. 2, p. 165–178, jul. 2022. 
Disponível em: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9125.v26i2p165-178. 
Acesso em: 10 jun. 2024.

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1987.



Paulo Freire em Nós

264

LIMA, J. G. S. A.; PERNAMBUCO, M. M. C. A. Horizontes pós-coloniais da 
Pedagogia do Oprimido e suas contribuições para os estudos curriculares. 
Revista Brasileira de Educação, v. 23, p. 1–24, 2018. https://doi.
org/10.1590/S1413-24782018230063. Acesso em: 10 jun. 2024.

PERNAMBUCO, M. M. Significações e realidade: conhecimento (a 
construção coletiva do programa). In: PONTUSCHKA, N. (Org.) Ousadia 
no diálogo: interdisciplinaridade na escola pública. São Paulo: Loyola, 
1993.

MENEZES, M. G. de; SANTIAGO, M. E. Contribuição do pensamento 
de Paulo Freire para o paradigma curricular crítico-emancipatório. Pro-
Posições, Campinas, v. 25, n. 3 (75), p. 45–62, set./dez. 2014.

MUENCHEN, C.; DELIZOICOV, D. Os três momentos pedagógicos e o 
contexto de produção do livro de Física. Ciência & Educação, Bauru, v. 20, 
n. 3, p. 617–638, 2014.

OLIVEIRA, H. V.; BUFFON, G.; MACHADO, M. R.; FEUERSCHÜTTE, 
S. G. Experimentando o método qualitativo: um exercício de vivência 
etnográfica. Linhas Críticas, v. 29, e47013, 2023. Disponível em: https://
doi.org/10.26512/lc29202347013. Acesso em: 10 jun. 2024.

PINHEIRO, L. R. Rodas de conversa e pesquisa: reflexões de uma 
abordagem etnográfica. Pro-Posições, v. 31, e20190041, 2020. https://doi.
org/10.1590/1980-6248-2019-0041. Acesso em: 10 jun. 2024.

ZABALA, A. A prática educativa: como ensinar. Tradução de Ernani F. da 
F. Rosa. Porto Alegre: Artmed, 1998. p. 53–87.



SABERES QUE CORREM COMO O 

RIO: A BACIA HIDROGRÁFICA DO RIO 

DOCE NO ENSINO DE GEOGRAFIA





267

Joênia Ribeiro da Conceição256

Leonardo Marques Soares257

INTRODUÇÃO
O ensino de Geografia no Brasil enfrenta desafios persistentes no que 

diz respeito à contextualização dos conteúdos curriculares com a realidade 
dos estudantes. Essa lacuna pedagógica evidencia-se de forma ainda mais 
acentuada quando observamos que temas essenciais a exemplo das bacias 
hidrográficas são, em grande parte, apresentados nos materiais didáticos 
de maneira genérica e desarticulada do território vivido. Tal abordagem, ao 
privilegiar um conteúdo descontextualizado, tende a esvaziar o potencial 
crítico desse componente curricular, reduzindo-o a um conjunto de conceitos 
e classificações dissociados da experiência cotidiana dos alunos.

 À luz das ideias de Paulo Freire, essa desconexão compromete o papel 
formativo da Geografia escolar, pois, como defende este pensador, a apren-
dizagem se fortalece quando o conhecimento parte da realidade imediata 
do educando e dialoga com seus saberes prévios. Nesse sentido, o estudo 
de uma bacia hidrográfica não deve restringir-se a definições técnicas ou 

256	  Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Ensino de Geografia em Rede do Instituto 
Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Minas Gerais (IFMG), Ouro Preto, Minas 
Gerais, Brasil. E-mail: joeniarc@gmail.com

257	  Possui graduação em Física Licenciatura pela Universidade Federal de Minas Gerais (2004), 
Mestrado em Educação pela Faculdade de Educação da UFMG (2010), Doutorado Latino-
Americano em Educação pela Faculdade de Educação da UFMG (2017) e Pós-Doutorado pela 
Faculdade de Educação da UFMG (2020-2021). Atualmente é professor no Instituto Federal 
de Educação, Ciência e Tecnologia de Minas Gerais - Campus Betim. Tem experiên-
cia na área de Educação, atuando principalmente nos seguintes temas: Educação em 
Astronomia, Formação de Professores, Métodos e Técnicas de Ensino, Planetários e 
Etnoastronomia. E-mail: leonardo.marques@ifmg.edu.br



Paulo Freire em Nós

268

representações cartográficas genéricas, mas deve constituir-se como oportu-
nidade de problematizar as relações entre sociedade e natureza, analisando 
os impactos ambientais, socioeconômicos e culturais presentes no espaço 
local. Assim, o ensino de Geografia torna-se instrumento de leitura crítica do 
mundo, capaz de fomentar a participação cidadã e a transformação social.

Este capítulo apresenta um recorte da dissertação de mestrado da 
autora, juntamente com o que foi proposto para o produto educacional: a 
elaboração de um caderno pedagógico sobre a Bacia Hidrográfica do Rio 
Doce, com enfoque no município de Governador Valadares (MG), destinado 
aos professores de Geografia no Ensino Médio. A motivação para este traba-
lho surgiu da experiência prática da autora como professora e coordenadora 
pedagógica na rede estadual de ensino, onde foi possível identificar a carência 
de materiais contextualizados que abordem as especificidades territoriais.

A pesquisa parte de uma análise crítica do Currículo Referência 
de Minas Gerais (CRMG), da Resolução SEE/MG nº 4.825/2023 e do 
Documento Orientador do Plano de Recomposição das Aprendizagens 
(PRA), identificando lacunas na abordagem de temas físico-naturais, espe-
cialmente no que diz respeito à bacia hidrográfica. O caderno pedagógico 
proposto busca suprir essa carência, articulando conteúdos geográficos com 
o território vivido, valorizando a paisagem local, os recursos naturais e as 
questões socioambientais.

Alinhado aos pressupostos da Geografia crítica, da pedagogia freireana 
e da formação docente reflexiva, o material didático propõe atividades que 
promovam uma aprendizagem significativa, cidadã e emancipadora. O pro-
duto educacional será disponibilizado em formato digital para professores da 
rede estadual, contribuindo para o fortalecimento do ensino de Geografia na 
perspectiva do protagonismo estudantil e da valorização do território escolar.

REFERENCIAL TEÓRICO: O ENSINO DE GEOGRAFIA E A 
ABORDAGEM CONTEXTUALIZADA

A Geografia, como componente escolar, tem como objetivo principal 
desenvolver nos estudantes a capacidade de ler e interpretar o espaço geo-
gráfico, compreendendo as complexas relações entre sociedade e natureza. 
No entanto, tradicionalmente, os conteúdos são abordados de forma frag-
mentada e desconectada da realidade local, o que dificulta a construção de 
um conhecimento significativo. O ensino de Geografia258  deve partir do 
território vivido, valorizando as experiências dos estudantes e promoven-
do uma leitura crítica do espaço. Essa abordagem permite que os alunos 

258	  Callai, Helena. Formação do pensamento geográfico: a construção do conhecimento 
na escola. Porto Alegre: Mediação, 2000.



Yago Campelo de Lima - Organizador

269

reconheçam-se como agentes transformadores de sua realidade, indo além 
da memorização de conceitos abstratos. Essa perspectiva é reforçada pela 
compreensão de que a Geografia escolar deve constituir-se como instrumento 
de emancipação política, capacitando os estudantes a compreenderem as 
dinâmicas socioespaciais e a intervir criticamente em seu meio259.

A PEDAGOGIA FREIREANA E A PROBLEMATIZAÇÃO DO 
ESPAÇO GEOGRÁFICO

A proposta do caderno pedagógico também se fundamenta na peda-
gogia freireana, que enfatiza a importância da problematização e da dialo-
gicidade no processo educativo260. Ensinar, nesse sentido, não se resume 
à transmissão de conhecimentos prontos, mas à criação de condições para 
que os estudantes construam sua própria compreensão do mundo a partir 
de sua realidade concreta261. O educador atua como mediador, estimulando 
a reflexão crítica sobre o contexto em que os alunos vivem e promovendo a 
leitura do mundo antes da leitura da palavra262.

O caderno, portanto, não se limita a apresentar informações descritivas 
sobre a Bacia Hidrográfica do rio Doce; ao contrário, propõe atividades que 
instigam os estudantes a questionar as relações entre sociedade e natureza 
em seu município, a investigar os impactos ambientais e socioeconômicos na 
região e a elaborar propostas de intervenção para os problemas identificados. 
Essa perspectiva reconhece que o conhecimento se constrói a partir da inte-
ração entre sujeitos, em um processo dialógico que valoriza as experiências e 
saberes prévios como ponto de partida para a aprendizagem significativa263.

Ao priorizar a realidade local, a proposta se insere no que se com-
preende como educação como prática da liberdade, orientada para formar 
sujeitos capazes de compreender criticamente sua inserção no mundo e 
atuar para transformá-lo264. Nesse sentido, a problematização presente nas 
atividades do caderno rompe com a lógica bancária de educação e fortalece 

259	  Carlos, Ana. Espaço e representação. São Paulo: Contexto, 1999.

260	  Freire, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996.

261	  Freire, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996.

262	  Freire, Paulo. A importância do ato de ler, em três artigos que se completam. São Paulo: 
Cortez, 1989.

263	  Freire, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

264	  Freire, Paulo. Educação como prática da liberdade. 23. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2001.



Paulo Freire em Nós

270

uma abordagem investigativa e contextualizada, na qual o estudante se 
percebe como agente histórico e social265.

Essa concepção também converge com as competências gerais da Base 
Nacional Comum Curricular (BNCC), especialmente no que diz respeito à 
formação de estudantes autônomos, críticos e participativos. Ao propor que 
os alunos analisem dados, debatam alternativas e participem da construção 
coletiva de soluções para questões socioambientais. O caderno pedagógico 
concretiza o princípio de que a educação se faz de forma coletiva, por meio 
do diálogo e da troca de saberes266.

METODOLOGIA: ANÁLISE DOCUMENTAL E CONSTRUÇÃO DO 
CADERNO PEDAGÓGICO

No que se refere ao percurso metodológico, esta pesquisa adotou uma 
abordagem qualitativa. A pesquisa qualitativa caracteriza-se pela ênfase 
na descrição, na indução e na interpretação, permitindo ao pesquisador 
maior flexibilidade para compreender as múltiplas dimensões do objeto 
investigado267. Esse tipo de abordagem privilegia a análise do contexto e 
das interações, valorizando a subjetividade como parte fundamental da 
produção de conhecimento268.

O foco esteve na análise documental do Currículo Referência de Minas 
Gerais (CRMG), da Resolução SEE/MG nº 4.825/2023 e do Documento 
Orientador do Programa de Recomposição das Aprendizagens (PRA). A 
análise documental, exige mais do que a leitura superficial: requer a consi-
deração de aspectos internos e externos ao documento, de sua historicidade 
e da intencionalidade de sua produção269.

Para identificar as categorias mais recorrentes e mapear lacunas 
conceituais, recorreu-se à ferramenta digital Voyant Tools, que possibilita 
examinar o corpus textual por meio de recursos como nuvens de palavras 
e gráficos de frequência270.

265	  Freire, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

266	  Freire, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

267	  Godoy, Arilda. Pesquisa qualitativa: tipos fundamentais. Revista de Administração de 
Empresas, São Paulo, 1995.

268	  Minayo, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em 
saúde. 14. ed. São Paulo: Hucitec, 2014.

269	  Cellard, André. A análise documental. In: POUPART, Jean et al. A pesquisa qualitativa: 
enfoques epistemológicos e metodológicos. Petrópolis: Vozes, 2008.

270	  Sinclair, Stefan; Rockwell, Geoffrey. Voyant Tools. Disponível em: https://voyant-tools.
org. Acesso em: 12 ago. 2025.



Yago Campelo de Lima - Organizador

271

Os resultados revelaram que termos como “bacia hidrográfica”, “rios” 
e “meio ambiente” aparecem com pouca ou nenhuma frequência no CRMG. 
Esses dados reforçam a necessidade de materiais complementares, como o 
caderno pedagógico, que abordem tais temáticas de maneira contextualizada 
e vinculada à realidade dos estudantes, fortalecendo o ensino de Geografia 
com base em uma perspectiva crítica e transformadora.

ESTRUTURA DO CADERNO PEDAGÓGICO
O caderno foi organizado em três etapas principais, inspiradas na 

metodologia do trabalho de campo, entendida aqui como recurso didá-
tico capaz de aproximar o estudante da realidade concreta e ampliar sua 
compreensão sobre o espaço geográfico271. Essa prática, historicamente 
valorizada no ensino de Geografia, foi defendida por Sternberg como um 
instrumento insubstituível para a observação direta e a análise crítica dos 
fenômenos geográficos272.

A primeira etapa, denominada pré-campo, consiste no levantamento 
dos conhecimentos prévios dos alunos sobre a Bacia Hidrográfica do rio 
Doce, na leitura de textos e na análise de mapas temáticos. Essa preparação 
é apontada por Venturi como fundamental para orientar o olhar do estu-
dante, estabelecendo objetivos claros e hipóteses de investigação antes da 
saída a campo273.

A segunda etapa corresponde ao campo propriamente dito, no cader-
no foi sugerido o trabalho de campo no Parque Municipal de Governador 
Valadares, com roteiro de observação direta do rio Doce e de suas paisagens, 
registro fotográfico, entrevistas com moradores locais e outras atividades. 
Neves destaca que o contato com o ambiente real favorece o desenvolvi-
mento da percepção espacial, da capacidade de análise e da sensibilização 
para questões socioambientais274. Além disso, como observa Freitas e outros 
autores o trabalho de campo contribui para o protagonismo estudantil, 

271	  Castellar, Sonia Maria Vanzella; VENTURI, Lúcia (Orgs.). Educação geográfica e trabalho 
de campo. São Paulo: Contexto, 2005.

272	  Sternberg, H. O’Reilly. Contribuição ao ensino de Geografia: o trabalho de campo 
na Geografia e o laboratório de Geografia e o equipamento didático. Rio de Janeiro: 
Imprensa Nacional, 1946.

273	  Venturi, Lúcia. Trabalho de campo: procedimentos metodológicos. In: Castellar, Sonia 
Maria Vanzella; Venturi, Lúcia (Orgs.). Educação geográfica e trabalho de campo. São 
Paulo: Contexto, 2005.

274	  Neves, Kátia Fernanda Tavares Vieira. Os trabalhos de campo no ensino de Geografia: 
reflexões sobre a prática docente na educação básica. Ilhéus, BA: Editus, 2015.



Paulo Freire em Nós

272

estimulando a investigação ativa e a produção de conhecimento com base 
na experiência vivida275.

A terceira etapa, denominada pós-campo, envolve a sistematização dos 
dados coletados, a elaboração de relatórios e a realização de debates sobre 
os impactos socioambientais identificados. Nesse momento, o estudante é 
incentivado a refletir criticamente, relacionando o que foi observado com 
conceitos teóricos e com a realidade social de seu município. Para Venturi, essa 
etapa é essencial, pois possibilita a ressignificação das observações de campo, 
consolidando a aprendizagem e fortalecendo a visão crítica sobre o espaço276.

Essa estrutura metodológica não apenas fortalece a dimensão prática 
do ensino de Geografia, mas também dialoga com os princípios freireanos de 
aprendizagem ativa, investigativa e contextualizada, em que o conhecimento 
é construído na relação dialógica com o mundo real.

GOVERNADOR VALADARES E A BACIA DO RIO DOCE: UM 
RECORTE TERRITORIAL

O município de Governador Valadares está localizado na região Leste 
de Minas Gerais, inserido na Bacia Hidrográfica do rio Doce, uma das mais 
importantes do Sudeste brasileiro277. Sua formação urbana e socioeconômica 
esteve historicamente vinculada ao aproveitamento dos recursos naturais, à 
exploração mineral e à posição estratégica como centro de circulação de mer-
cadorias e pessoas278. O município apresenta relevo ondulado, com destaque 
para o Pico da Ibituruna, um marco paisagístico e turístico, clima tropical 
com estação seca, temperaturas médias elevadas e chuvas concentradas no 
verão. A vegetação original pertence ao bioma Mata Atlântica, hoje bastante 
fragmentada devido à expansão urbana e agropecuária279.

O rio Doce, que corta a cidade, é elemento central tanto para o abaste-
cimento hídrico quanto para a dinâmica econômica e social local. Contudo, 

275	  Freitas, E. S. M. et al. O trabalho de campo como estratégia pedagógica no ensino de 
jovens e adultos. Belo Horizonte: RHJ, 2012.

276	  Venturi, Lúcia. Trabalho de campo: procedimentos metodológicos. In: Castellar, Sonia 
Maria Vanzella; Venturi, Lúcia (Orgs.). Educação geográfica e trabalho de campo. São 
Paulo: Contexto, 2005.

277	  IBGE. Cidades e Estados – Governador Valadares. Disponível em: https://www.ibge.gov.
br. Acesso em: 12 ago. 2025.

278	  Espíndola, Haruf Salmen. A história de uma formação socioeconômica urbana: 
Governador Valadares. Varia História, v. 19, p. 148-153, 1998.

279	  SOS MATA ATLÂNTICA. Atlas dos remanescentes florestais da Mata Atlântica. São Paulo, 
2023.



Yago Campelo de Lima - Organizador

273

esse recurso natural enfrenta sérias pressões ambientais. Um dos episódios 
mais impactantes ocorreu em 5 de novembro de 2015, com o rompimento 
da barragem de Fundão, pertencente à mineradora Samarco, em Mariana 
(MG). O rompimento da barragem liberou cerca de 39,2 milhões de metros 
cúbicos de rejeitos de mineração, que percorreram mais de 600 km até a foz 
do rio Doce, no Espírito Santo, causando mortes de pessoas, a destruição 
da fauna e flora, o soterramento de áreas agrícolas e a contaminação das 
águas com metais pesados280.

Em Governador Valadares, o episódio gerou uma crise sem preceden-
tes no abastecimento de água, já que o rio Doce é a principal fonte hídrica 
da cidade. Além do impacto imediato na saúde pública e no fornecimento 
de água potável, houve prejuízos econômicos significativos, afetando desde 
o comércio até atividades agrícolas e industriais281. Os danos ambientais, 
segundo relatórios técnicos, incluem a redução da biodiversidade aquática, 
a alteração do ecossistema fluvial e a persistência de sedimentos contami-
nados no leito do rio282.

Como ressalta Espíndola, compreender a história urbana e socioeco-
nômica de Governador Valadares requer analisar não apenas o crescimento 
físico da cidade, mas também as vulnerabilidades estruturais e ambientais 
que influenciam sua dinâmica283. Nesse sentido, a incorporação da temática 
do rompimento da barragem de Fundão no ensino de Geografia contribui 
para articular conteúdos curriculares a problemas concretos vivenciados 
pela comunidade, fortalecendo a formação crítica e cidadã dos estudantes.

QUESTÕES SOCIOAMBIENTAIS E A RELAÇÃO COM A BACIA 
HIDROGRÁFICA

A ocupação desordenada das margens do rio, a poluição hídrica e os 
conflitos pelo uso da água são problemas que afetam diretamente a popula-
ção local. O caderno pedagógico propõe atividades que permitam aos estu-
dantes refletir sobre: a importância da preservação dos recursos hídricos, os 
impactos da mineração, do agronegócio e as desigualdades no acesso à água.

280	  IBAMA. Laudo Técnico Preliminar: impactos ambientais decorrentes do rompimento da 
barragem de Fundão. Brasília: IBAMA, 2015.

281	  PREFEITURA MUNICIPAL DE GOVERNADOR VALADARES. Relatório de Impactos do 
Rompimento da Barragem de Fundão. Governador Valadares, 2016.

282	  FUNDAÇÃO RENOVA. Monitoramento da qualidade da água do Rio Doce – Relatório 
técnico. Mariana, 2020.

283	  Espíndola, Haruf Salmen. A história de uma formação socioeconômica urbana: 
Governador Valadares. Varia História, v. 19, p. 148-153, 1998.



Paulo Freire em Nós

274

O CADERNO PEDAGÓGICO: ESTRUTURA E PROPOSTA DIDÁTICA
O caderno pedagógico foi elaborado na plataforma Canva, concebido 

como um recurso didático voltado ao apoio pedagógico dos professores de 
Geografia do Ensino Médio, em especial no trabalho com a temática da 
Bacia Hidrográfica do rio Doce. O design buscou dialogar com os elementos 
terra e água, evidenciando visualmente a integração entre o meio físico e os 
processos socioambientais que constituem a realidade estudada.

A paleta de cores privilegia tons terrosos e azulados, simbolizando o 
relevo, a vegetação e os cursos d’água, enquanto as tipografias e ilustrações 
foram escolhidas com foco na legibilidade e no engajamento visual do pú-
blico-alvo. Essa composição estética não foi pensada apenas como adorno, 
mas como parte do processo de mediação pedagógica, pois um material 
visualmente coerente e atrativo pode potencializar a atenção e a motivação 
dos estudantes.

A estrutura do caderno foi organizada de forma a permitir tanto o uso 
sequencial como o trabalho modular, a depender dos objetivos dos profes-
sores. Composto por seções bem definidas, o conteúdo inclui: introdução 
teórica, que apresenta fundamentos conceituais e metodológicos; conceitos 
básicos de bacia hidrográfica, com destaque para definições, funções e impor-
tância desse recorte espacial; características físicas da região, relevo, clima 
e vegetação, contextualizadas com mapas e fotografias; contextualização 
histórica e socioambiental da Bacia Hidrográfica do rio Doce, abordando 
desde o processo de ocupação até as atuais questões ambientais; e ativida-
des práticas, que realização de trabalhos de campo e desenvolvimento de 
projetos investigativos.

Para tornar o conteúdo mais dinâmico, cada seção foi enriquecida 
com dados recentes e questões problematizadoras, alinhadas à perspectiva 
freireana de que o ensino de Geografia deve partir da realidade concreta dos 
alunos e estimular a reflexão crítica. Também foram inseridos QR Codes 
com links para vídeos, reportagens e textos complementares, favorecendo 
o acesso a informações atualizadas e o desenvolvimento da autonomia in-
vestigativa dos estudantes.

Assim, o caderno não se limita a transmitir informações, mas busca 
servir como um instrumento de ação pedagógica que articula teoria e prá-
tica, fortalecendo a compreensão do espaço geográfico e a percepção dos 
problemas socioambientais locais.

ARTICULAÇÃO COM O CURRÍCULO OFICIAL
O caderno pedagógico foi concebido para complementar e fortalecer 

as diretrizes do Currículo Referência de Minas Gerais (CRMG), servindo 



Yago Campelo de Lima - Organizador

275

como um recurso didático que promove aprendizagens significativas e con-
textualizadas. Sua organização de conteúdo e suas propostas de atividades 
dialogam diretamente com as competências gerais e específicas da área de 
Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, em especial aquelas voltadas ao 
ensino de Geografia no Ensino Médio.

Entre as competências contempladas, destacam-se: a análise crítica 
das relações sociedade-natureza, estimulando o estudante a compreender 
os impactos socioambientais resultantes das diferentes formas de uso e 
ocupação do território; a compreensão dos processos de urbanização e uso 
da terra, relacionando-os com questões históricas, econômicas, culturais 
e ambientais que moldam a realidade local e regional; e o protagonismo 
juvenil na proposição de soluções para problemas locais, incentivando que 
os jovens não apenas reconheçam os desafios socioambientais, mas também 
se engajem na construção de alternativas viáveis e sustentáveis.

A partir da análise documental do CRMG realizada na pesquisa, foram 
evidenciadas lacunas na abordagem da temática da Bacia Hidrográfica, 
especialmente no que se refere à articulação entre conteúdos conceituais, 
habilidades cartográficas, práticas investigativas e problematização socioam-
biental. Além disso, constatou-se a fragmentação do componente curricular 
de Geografia dentro da área de Ciências Humanas, organização que, segundo 
autores como Callai284 e Cavalcanti285, tende a diluir a especificidade episte-
mológica da disciplina, enfraquecendo sua função formativa e dificultando 
a construção de uma visão integrada do espaço geográfico.

Nesse contexto, o caderno pedagógico apresenta-se como potencialida-
de para suprir tais lacunas e superar a fragmentação disciplinar, favorecendo 
um ensino de Geografia que preserve sua identidade científica, ao mesmo 
tempo em que dialoga com as demais áreas do conhecimento. O material foi 
estruturado para qualificar o processo de ensino-aprendizagem, reconhe-
cendo o estudante como sujeito histórico, crítico e participativo, conforme 
a perspectiva de Paulo Freire, na qual o conhecimento se constrói de forma 
dialógica, partindo da realidade vivida e das experiências concretas para a 
compreensão de fenômenos mais amplos286.

Compreender o território de Governador Valadares exige resgatar seu 
processo histórico de formação socioeconômica, marcado por transforma-
ções profundas a partir da construção da Estrada de Ferro Vitória-Minas e 

284	  Callai, H. C. A Geografia e a escola: possibilidades de ensino e aprendizagem. Porto 
Alegre: Mediação, 2013.

285	  Cavalcanti, L. S. Geografia e práticas de ensino. Campinas: Papirus, 2017.

286	  Freire, Paulo. Pedagogia do oprimido. 65. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019.



Paulo Freire em Nós

276

da ocupação urbana que, segundo Espíndola287, moldou um espaço dinâmico 
e em constante adaptação às demandas econômicas e ambientais.

O material busca desenvolver, de forma integrada, habilidades como 
a leitura e interpretação de diferentes linguagens cartográficas, gráficas e 
imagéticas; a capacidade de correlacionar fenômenos em diferentes escalas 
geográficas; e o uso de evidências empíricas obtidas por meio de observações 
diretas, pesquisas e trabalhos de campo. Além disso, cada atividade foi pla-
nejada para estimular a autonomia intelectual e a formação de uma postura 
investigativa, características essenciais ao desenvolvimento de cidadãos 
críticos e participativos, conforme orienta o próprio CRMG.

Cabe ainda considerar que a efetivação de um currículo contextualiza-
do enfrenta desafios práticos, pois, como observa Suertegaray288, as orienta-
ções nacionais e estaduais muitas vezes esbarram em condições estruturais 
e formativas desiguais entre as escolas, exigindo estratégias pedagógicas 
adaptadas às realidades locais, aspecto que este caderno busca atender, ao 
ancorar suas propostas na realidade socioambiental da Bacia do Rio Doce 
e no cotidiano dos estudantes.

Ao associar teoria e prática, o caderno não apenas transmite conteúdos, 
mas também propõe experiências educativas que favorecem o diálogo, a 
colaboração e a ação transformadora no espaço vivido, reforçando a pers-
pectiva de que a educação geográfica deve partir do contexto do aluno para 
alcançar a compreensão do mundo em sua totalidade.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A elaboração do caderno pedagógico sobre a Bacia Hidrográfica do Rio 

Doce constitui uma resposta concreta às lacunas evidenciadas na análise do-
cumental do Currículo Referência de Minas Gerais (CRMG), especialmente 
no que se refere à abordagem integrada e crítica das questões socioambien-
tais regionais. Trata-se de um recurso pedagógico que transcende a função 
meramente informativa, propondo um material contextualizado e dialógico, 
que articula teoria e prática de forma a promover uma aprendizagem signi-
ficativa e enraizada no território vivido pelos estudantes.

Nesse sentido, o caderno não apenas atende às exigências curriculares 
formais, mas amplia o escopo formativo ao fortalecer o papel da Geografia 
escolar na construção de uma consciência socioambiental crítica, orienta-
da para a transformação social. Fundamentado na perspectiva freiriana, 

287	  Espíndola, H. S. A história de uma formação socioeconômica urbana: Governador 
Valadares. Varia História, v. 19, p. 148-153, 1998.

288	  Suertegaray, D. M. A. Desafios da aplicabilidade curricular no ensino de Geografia. In: 
Anais do Encontro Nacional de Geógrafos, 2018



Yago Campelo de Lima - Organizador

277

compreende-se o estudante como sujeito histórico e protagonista do pro-
cesso de aprendizagem, capaz de problematizar sua realidade e intervir de 
maneira consciente e responsável.

A proposta também se insere como estratégia para superar a fragmen-
tação do componente curricular de Geografia dentro da área de Ciências 
Humanas, uma organização que, conforme apontam diversos autores crí-
ticos, tende a enfraquecer a compreensão sistêmica das relações socieda-
de-natureza. O caderno, ao contrário, privilegia a interdisciplinaridade e 
o diálogo entre diferentes dimensões do conhecimento geográfico, física, 
humana, econômica, histórica e cultural favorecendo uma compreensão 
integrada do espaço.

Além disso, ao propor atividades que valorizam a investigação, a análi-
se crítica e o protagonismo juvenil, o material busca fomentar nos estudantes 
a capacidade de identificar problemas locais, compreender suas causas es-
truturais e propor soluções viáveis. O uso de recursos visuais, mapas, dados 
atualizados e metodologias ativas, como o trabalho de campo e os projetos 
interdisciplinares, reforça o caráter prático e investigativo da proposta.

Por fim, a disponibilização do caderno289 em formato digital amplia 
seu alcance, tornando-o acessível a professores e estudantes de toda a rede 
estadual, favorecendo a democratização do conhecimento e a partilha de 
experiências pedagógicas inovadoras.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

CALLAI, Helena Copetti. Geografia e escola: possibilidades de ensino e 
aprendizagem. Porto Alegre: Mediação, 2013.

CALLAI, Helena Copetti. Formação do pensamento geográfico: a 
construção do conhecimento na escola. Porto Alegre: Mediação, 2000.

CARLOS, Ana Fani Alessandri. Espaço e representação. São Paulo: 
Contexto, 1999.

CASTELLAR, Sonia Maria Vanzella; VENTURI, Lúcia (Orgs.). Educação 
geográfica e trabalho de campo. São Paulo: Contexto, 2005.

CAVALCANTI, L. S. Geografia e práticas de ensino. Campinas: Papirus, 
2017.

289	  https://repositorio.ifmg.edu.br/home



Paulo Freire em Nós

278

CELLARD, André. A análise documental. In: POUPART, Jean et al. 
A pesquisa qualitativa: enfoques epistemológicos e metodológicos. 
Petrópolis: Vozes, 2008.

ESPÍNDOLA, Haruf Salmen. A história de uma formação socioeconômica 
urbana: Governador Valadares. Varia História, v. 19, p. 148-153, 1998.

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se 
completam. São Paulo: Cortez, 1989.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 23. ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2001.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1987.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 65. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2019.

FREITAS, E. S. M. et al. O trabalho de campo como estratégia pedagógica 
no ensino de jovens e adultos. Belo Horizonte: RHJ, 2012.

FUNDAÇÃO RENOVA. Monitoramento da qualidade da água do Rio Doce 
– Relatório técnico. Mariana, 2020.

GODOY, Arilda. Pesquisa qualitativa: tipos fundamentais. Revista de 
Administração de Empresas, São Paulo, 1995.

IBAMA. Laudo Técnico Preliminar: Impactos ambientais decorrentes do 
rompimento da barragem de Fundão. Brasília: IBAMA, 2015.

IBGE. Cidades e Estados – Governador Valadares. Disponível em: https://
www.ibge.gov.br. Acesso em: 12 ago. 2025.

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa 
qualitativa em saúde. 14. ed. São Paulo: Hucitec, 2014.

NEVES, Kátia Fernanda Tavares Vieira. Os trabalhos de campo no ensino 
de Geografia: reflexões sobre a prática docente na educação básica. 
Ilhéus, BA: Editus, 2015.



Yago Campelo de Lima - Organizador

279

PREFEITURA MUNICIPAL DE GOVERNADOR VALADARES. Relatório 
de Impactos do Rompimento da Barragem de Fundão. Governador 
Valadares, 2016.

SINCLAIR, Stefan; ROCKWELL, Geoffrey. Voyant Tools. Disponível em: 
https://voyant-tools.org. Acesso em: 12 ago. 2025.

SOS MATA ATLÂNTICA. Atlas dos remanescentes florestais da Mata 
Atlântica. São Paulo, 2023.

STERNBERG, H. O’Reilly. Contribuição ao ensino de Geografia: o trabalho 
de campo na Geografia e o laboratório de Geografia e o equipamento 
didático. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1946.

SUERTEGARAY, D. M. A. Desafios da aplicabilidade curricular no ensino 
de Geografia. In: Anais do Encontro Nacional de Geógrafos, 2018.

VENTURI, Lúcia. Trabalho de campo: procedimentos metodológicos. In: 
CASTELLAR, Sonia Maria Vanzella; VENTURI, Lúcia (Orgs.). Educação 
geográfica e trabalho de campo. São Paulo: Contexto, 2005.





GEOGRAFIA VIVA:  
ENTRE RIOS E SABERES  
DO NORTE DO BRASIL





283

Derly Freire Nunes290

O trabalho do professor é importante para impactar a alma humana, 
com o propósito de fortalecer uma sociedade e alcançar a prosperidade 
diante da sua própria realidade, porém existem poucos estudos e discussões 
sobre o trabalho do docente em comunidades ribeirinhas, mais precisamente 
na Amazônia brasileira. Este texto tem o objetivo de trazer reflexões sobre 
o papel da educação em uma comunidade ribeirinha por meio de um relato 
de experiência, e as trocas de saberes entre aluno e professor.

Assim, o artigo busca contribuir para uma reflexão sobre o contexto 
de uma comunidade ribeirinha, articulando as práticas docentes às vivên-
cias dos alunos e de seus familiares, a partir da realidade concreta de uma 
população que habita o interior da floresta amazônica.

CONTEXTO DA COMUNIDADE SANTA MARIA DO BOIAÇU
O Baixo Rio Branco está localizado na região sul de Roraima, entre os 

municípios de Rorainópolis e Caracaraí. A área abrange dezesseis comuni-
dades ribeirinhas situadas às margens dos rios Branco, Japueri, Xeriuni, 
Amajaú, Caicubi, Jufari e Negro, todos pertencentes à bacia hidrográfica 
da Amazônia. Parte dessas comunidades está inserida em áreas protegidas, 
como a Unidade de Conservação APA Itapará-Boiaçu e a Reserva Extrativista 
(RESEX) Baixo Rio Branco–Jauaperi.

A Escola Estadual José Bonifácio atende sete comunidades ribeirinhas, 
tendo sua sede localizada na comunidade de Santa Maria do Boiaçu. Nela e 
nas comunidades Caicubi e Cachoeirinha, há professores fixos que ministram 

290	  Professor efetivo de Geografia da rede pública do estado de Roraima. Licenciado em 
Geografia pela UNOPAR, bacharel em Relações Internacionais pela UFRR e pós-gra-
duando em Gestão de Educação Profissional e Tecnológica pelo IFRR. E um garimpeiro 
em busca da sabedoria.



Paulo Freire em Nós

284

aulas regularmente durante todo o ano. Já as demais comunidades — Sacaí, 
Itaquera, Terra Preta, Remanso e Canuiní — contam com salas anexas, os 
professores se revezam mensalmente. Nesse sistema, cada comunidade 
recebe, a cada mês, aulas de duas disciplinas diferentes.

A comunidade ribeirinha Santa Maria do Boiaçu é cercada por belezas 
naturais e é bastante procurada para o turismo de pesca, que ocorre entre 
os meses de outubro e fevereiro.

Na comunidade vivem aproximadamente 300 pessoas e as principais 
atividades econômicas desenvolvidas pelos moradores são a pesca, cultivo de 
plantações, extrativismo vegetal, criação de animais e o turismo. E o peixe 
e frutas nativas fazem parte da base alimentar dos residentes ribeirinhos.

Os ribeirinhos mantêm um vínculo profundo com a floresta, pois desde 
cedo aprendem a nadar, pescar, remar, plantar e viver em harmonia com 
o ambiente. Esses conhecimentos são transmitidos de geração a geração, 
ensinando não apenas a extrair da natureza os recursos necessários para a 
sobrevivência, mas também a respeitá-la e preservá-la.

CONTEXTO DA ESCOLA RIBEIRINHA
A Escola Estadual José Bonifácio, que iniciou na comunidade ribeiri-

nha Santa Maria do Boiaçu, foi fundada no dia 20 de agosto de 1945, quando 
Roraima ainda era um Território Federal. Não há muitos registros dessa 
época sobre a inauguração da escola, apenas histórias que ela funcionava 
de madeira com telhado de palmeiras, com apenas uma sala de aula.

Na sede do Baixo Rio Branco, que é a comunidade Santa Maria do 
Boiaçu, a Escola funciona em um prédio de alvenaria com cinco salas de aula, 
uma biblioteca, salas administrativas e uma cantina com o pátio da escola. 
Neste espaço temos oportunidade de desenvolver o processo de ensino e 
aprendizagem. E há alojamento de professores, porém pequeno.

Por outro lado, algumas salas anexas da Escola apresentam infraes-
trutura precária, como ocorre nas comunidades de Sacaí e Canuiní. Nas 
comunidades de Terra Preta, Cachoeirinha e Caicubi, as salas são construídas 
em alvenaria, enquanto nas comunidades de Itaquera e Remanso elas são 
de madeira, sustentadas por palafitas. Algumas dessas estruturas oferecem 
condições razoáveis para as atividades pedagógicas; no entanto, há proble-
mas como telhados danificados, falta de climatização e outras pequenas 
deficiências estruturais que demandam reformas.

Atualmente a escola atende 383 alunos distribuídos entre as comu-
nidades, obtendo o Ensino Fundamental, Ensino Médio Regular e Ensino 
Médio de Jovens e Adultos (EJA). As salas anexas funcionam de forma 



Yago Campelo de Lima - Organizador

285

itinerante, ou seja, os professores vão alternando as aulas a cada mês e 
obtendo duas disciplinas por comunidades neste período.

A escola tem um papel importante para o desenvolvimento do ser 
humano por possibilitar oportunidades socioculturais, como expressam os 
professores Marco Carvalho e Sandra Schram sob a ótica de Paulo Freire:

[...] Paulo Freire expressa que a escola deve ser um lugar de trabalho, de 
ensino, de aprendizagem. Um lugar em que a convivência permita estar con-
tinuamente se superando, porque a escola é o espaço privilegiado para pensar. 
Ele que sempre acreditou na capacidade criadora dos homens e mulheres, e 
pensando assim é que apresenta a escola como instância da sociedade [...] 291

A escola inserida no contexto de uma comunidade ribeirinha tem um 
papel relevante no desenvolvimento do estudante, justamente por mos-
trar sua importância na sociedade em que está inserido, e até mesmo para 
exercer a sua liderança. A escola ainda tem muitos desafios como a falta de 
professores, recursos didáticos, condições de trabalho, saneamento, por 
isso, como argumenta Paulo Freire:

[...] É preciso ousar para ficar ou permanecer ensinando por longo tempo 
nas condições que conhecemos, mal pagos, desrespeitados e resistindo 
ao risco de cair vencidos pelo cinismo. É preciso ousar, aprender a ousar, 
para dizer não à burocratização da mente a que nos expomos diariamente. 
É preciso ousar para continuar quando às vezes se pode deixar de fazê-la, 
com vantagens materiais. [...]292

A educação é um processo contínuo de formação do ser humano que, 
mesmo diante das dificuldades se fortalece, quando o professor valoriza 
a evolução do estudante por meio de reflexões críticas, exercendo, assim, 
com sabedoria, um ato político. O aluno tem o potencial de transformar sua 
realidade a partir das experiências adquiridas, sendo necessário coragem 
para enfrentar estes desafios. Além disso, o conhecimento é construído de 
forma coletiva, e a realidade do estudante deve ser reconhecida e valorizada.

Lecionar em uma comunidade ribeirinha é ter a oportunidade de vi-
venciar ricas experiências socioculturais em meio à floresta, compreendendo 
que, mesmo diante das dificuldades, a vida é enfrentada com coragem para 
garantir a sobrevivência frente à imensidão da natureza.

Por isso nos lembra Paulo Freire:

Ensinar exige respeito aos saberes dos educandos: Por isso mesmo pensar 
certo coloca ao professor ou, mais amplamente, à escola, o dever de não só 

291	  CARVALHO, M. A. B.; SCHRAM, S. C. O pensar educação em Paulo Freire: para uma peda-
gogia de mudanças. 2017, p. 3

292	  FREIRE. Paulo. Professora sim, tia não: cartas a quem ousa ensinar. São Paulo: Olho 
d’Água, 1997, p. 8-9.



Paulo Freire em Nós

286

respeitar os saberes com que os educandos, sobretudo os das classes populares, 
chegam a ela – saberes socialmente construídos na prática comunitária.293

EXPERIÊNCIA NA ESCOLA RIBEIRINHA
Fui aprovado no concurso para professor de Geografia em 2021 e tomei 

posse no ano seguinte. Iniciei minhas atividades na comunidade de Santa 
Maria do Boiaçu em fevereiro de 2022. Desde o início da minha experiência 
profissional na Escola José Bonifácio, desenvolvi diversos projetos, como 
registros fotográficos sobre o ambiente onde os estudantes vivem, a elabo-
ração do Projeto Político-Pedagógico, a realização do festival de cordel e a 
participação dos estudantes na Olimpíada Roraimense de Geografia.

O início da minha trajetória na comunidade não foi fácil, pois morar 
distante da família em um local isolado não é para qualquer um. Porém, 
com as minhas experiências, aprendi com seu Pedro Berimbá, um senhor 
de idade da comunidade, bastante sábio que diz: “o Baixo Rio Branco é 
bom para quem tem coragem” e com essa frase, me traz a reflexão as lutas 
diárias neste lugar para obter coragem de deixar boas marcas com o trabalho 
que é realizado na escola e na comunidade, porém partindo da realidade do 
estudante. É como apresentado pelo Paulo Freire:

 O aprendizado do ensinante ao ensinar se verifica à medida em que o en-
sinante, humilde, aberto, se ache permanentemente disponível a repensar 
o pensado, rever-se em suas posições; em que procura envolver-se com 
a curiosidade dos alunos e dos diferentes caminhos e veredas, que ela os 
faz percorrer. 294

No aniversário da Escola José Bonifácio foi realizado uma atividade 
educativa em que os estudantes registraram em fotos o dia a dia da comu-
nidade, e realizamos uma exposição com as fotos tiradas na data comemo-
rativa da fundação da escola. Tendo o objetivo de preservar memórias, criar 
vínculos e reviver o legado da escola na comunidade.

Em 2023, iniciamos a elaboração do Projeto Político-Pedagógico (PPP) 
da Escola José Bonifácio, que, diante de diversos desafios, ainda se encon-
tra em processo de construção. Ao longo dessa caminhada, percebemos 
que, apesar das dificuldades, a escola apresenta grandes oportunidades de 
integração entre a realidade da comunidade e o ambiente da floresta. Essa 
conexão possibilita a construção de um aprendizado mais significativo, pau-
tado na participação ativa da comunidade e na valorização da cultura local.

293	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996,  p. 17.

294	  FREIRE. Paulo. Carta de Paulo Freire aos professores. ESTUDOS AVANÇADOS. 15 (42), 
2001. p. 259.



Yago Campelo de Lima - Organizador

287

No ano de 2024, também tivemos a oportunidade de realizar a 
Olimpíada Roraimense de Geografia em que a escola obteve conquista na 
segunda fase da olimpíada. Esse certame teve o intuito de fortalecer o apren-
dizado acadêmico para estimular a inclusão e promover a participação de 
alunos de diversas realidades sociais e culturais.

Durante as olimpíadas, utilizamos os recursos tecnológicos, como a 
internet, tablets da escola e computadores pessoais para realizar as pesqui-
sas. Tivemos a oportunidade com a Olimpíada de observar a comunidade 
e elaborar projetos para atender às suas necessidades. E assim foi feito, 
elaboramos sobre: novas possibilidades de turismo na região, a fruta nativa 
do cupuaçu, a produção de farinha e do açaí, a oportunidade de artesanato.

Desde 2022, o ano letivo é finalizado com o festival de cordel. O estu-
dante tem que pesquisar ou criar um cordel proposto pelo professor sobre 
assunto do seu interesse e declamar em público o cordel. Essa atividade 
pedagógica tem o propósito de desenvolver habilidades de apresentação 
em público, estimular a leitura e a capacidade de tratar temas relevantes 
de forma crítica e lúdicas. Essas apresentações têm competições diante da 
plateia e do corpo de jurado que escolhe o melhor cordel declamado.

Com os projetos apresentados anteriormente, é possível alinhar o 
conhecimento adquirido à prática, promovendo uma transformação na expe-
riência escolar do estudante e conectando sua vida cotidiana ao aprendizado 
na escola. Como apresenta o Paulo Freire:

 [...] que ensinar não é transferir conhecimento – não apenas precisa de ser 
apreendido por ele e pelos educandos nas suas razões de ser – ontológica, 
política, ética, epistemológica, pedagógica, mas também precisa de ser 
constantemente testemunhado, vivido. [...]295

Sendo assim, o ribeirinho aprende a fazer, fazendo. Conhecimento 
adquirido ao longo da vida com as práticas adquiridas no convívio da comu-
nidade utilizando-se dos recursos da floresta. O filósofo e educador Paulo 
Freire nos ensina que é preciso que o aluno saiba ler o mundo para trans-
formá-lo, ou seja, o professor tem o papel importante de conectar os saberes 
adquiridos com o conhecimento técnico, sendo assim, é a partir do olhar do 
estudante que o professor trabalha o seu papel de transformação.

 [...]Ensinar exige respeito à autonomia do ser do educando:  O respeito à 
autonomia e à dignidade de cada um é um imperativo ético e não um favor 
que podemos ou não conceder uns aos outros. [...]296

295	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. p. 25.

296	  FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. p. 31.



Paulo Freire em Nós

288

O pensamento de Paulo Freire permanece como uma das referências 
mais potentes para a educação popular, especialmente em contextos mar-
cados por desigualdades históricas e pela invisibilização de saberes locais. 
Sua pedagogia parte do princípio de que todo ser humano é portador de 
conhecimento e que o ato de educar deve ser dialógico, respeitoso e liber-
tador. Ao valorizar a cultura e a experiência de vida dos educandos, Freire 
rompe com a ideia de que o saber válido é apenas aquele legitimado pela 
academia ou pela tradição escolar formal. Assim, ele defende uma educação 
que parte da realidade concreta dos sujeitos, conectando o conteúdo escolar 
à vida, às lutas e às necessidades das comunidades.

No caso das comunidades ribeirinhas do estado de Roraima, o pensa-
mento freiriano encontra um terreno fértil para florescer. Nessas regiões, o 
cotidiano é moldado pelo ritmo dos rios, pela relação íntima com a natureza 
e por formas próprias de organização social e econômica. Uma educação 
freiriana, nesse contexto, não pode desconsiderar esses elementos; ao contrá-
rio, deve incorporá-los como ponto de partida para o diálogo e a construção 
do conhecimento. Isso significa trabalhar a leitura e a escrita conectadas ao 
território, à pesca, à agricultura, às histórias orais, à preservação ambiental 
e às memórias coletivas. A escola, assim, torna-se um espaço de afirmação 
cultural, fortalecendo a autoestima e a autonomia das comunidades.

Paulo Freire também nos lembra que a educação, para ser efetivamen-
te transformadora, precisa ser prática da liberdade. Isso implica em criar 
espaços educativos nos quais educadores e educandos aprendam juntos, 
problematizem a realidade e desenvolvam a consciência crítica. Nas comu-
nidades ribeirinhas, isso pode significar discutir os impactos ambientais 
de grandes empreendimentos, refletir sobre políticas públicas que afetam 
a região ou buscar alternativas sustentáveis de desenvolvimento. Mais do 
que transmitir conteúdos, o professor atua como mediador e parceiro na 
construção de um projeto de vida coletiva que respeite a identidade e os 
direitos do povo ribeirinho.

Qualquer que seja o lugar em que a educação aconteça — seja em uma 
sala de aula urbana, em uma aldeia indígena, em um assentamento rural ou 
às margens de um rio em Roraima —, o compromisso freiriano nos convida 
a pensar o ato de educar como um exercício ético e político de libertação. 
Isso significa reconhecer e legitimar os saberes que emergem da experiência 
de cada comunidade, combater as estruturas que perpetuam a opressão e 
cultivar a esperança como força mobilizadora. Ao modo de Freire, a educação 
se torna, então, uma prática viva, capaz de unir conhecimento e vida, teoria 
e prática, escola e mundo.



Yago Campelo de Lima - Organizador

289

RESULTADOS E REFLEXÕES
Essa experiência reafirmou a minha convicção de que para entender 

a realidade do nosso país é preciso sentir a sala de aula. A disciplina de 
Geografia desempenha um papel marcante para a formação de cidadãos 
críticos no espaço em que vivem, analisando a realidade entre a sociedade 
e a natureza.

Trabalhar em escola ribeirinha é perceber que os alunos têm a possibi-
lidade de aprender mais sobre sua realidade, por outro lado, para o professor 
é a chance de entender, de forma impactante, sobre as realidades do Norte do 
Brasil. Em meio à floresta exuberante o professor tem a oportunidade de ser 
e ensinar diante das diversidades e evoluir como ser humano, aprendendo 
com cada história de vida que se encontra na sala de aula.

A importância do pensamento de Paulo Freire permanece atual, pois 
defende uma educação como prática da liberdade, em qualquer contexto. 
Freire nos ensina que educar é, ao mesmo tempo, um ato de amor e um 
ato político, que deve dialogar com a realidade de educadores e educandos.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ANDRADE, E. R. G.; LIMA, M. A. R. de. Os ribeirinhos e sua relação com 
os saberes. Revista Educação em Questão, Natal, v. 38, n. 24, p. 58-87, 
maio/ago. 2010.

CASTORINO, Adriano; FURIM, Mara Mone Ferreira Soares; 
SELUCHINESK, Rosane Duarte Rosa. Leitura do mundo e leitura da 
palavra em Paulo Freire. Revista Humanidades e Inovação v.6, n.10 - 2019

FREIRE. Paulo. Carta de Paulo Freire aos professores. ESTUDOS 
AVANÇOS. 15 (42), 2001.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa.  São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE. Paulo. Professora sim, tia não: cartas a quem ousa ensinar. São 
Paulo: Olho d’Água, 1997

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se 
completam. 2 ed. São Paulo: Editora Cortez. 1982. p. 60.



Paulo Freire em Nós

290

INSTITUTO CHICO MENDES. Resex Baixo Rio Branco-Jauaperi. Disponível 
em :<https://www.gov.br/icmbio/pt-br/assuntos/biodiversidade/unidade-
de-conservacao/unidades-de-biomas/amazonia/lista-de-ucs/resex-baixo-
rio-branco-jauaperi>. Acessado em 21 julho de 2025.

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL. Área de Proteção Ambiental Baixo 
Rio Branco. Disponivel em: <https://uc.socioambiental.org/arp/4974>. 
Acessado em: 21 07 2025

RORAIMA. Lei nº 1.704, DE 15 de Julho de 2022. Dispõe sobre a criação 
do Sistema Estadual de Unidade de Conservação – SEUC/RR. Edição N°: 
4241. Boa Vista - RR, 15 de julho de 2022.

SOARES, Maria das Graças Pereira; VASCONCELOS, Corina Fátima 
Costa; RIBEIRO, Maria de Nazaré Rodrigues. Ser professor/a na escola 
ribeirinha: Reflexão sobre o trabalho docente na Comunidade São José 
Paraná do Espírito Santo Parintins/AM. VII FORUM INTERNACIONAL 
DE PEDAGOGIA. Campina Grande, Vol. 1 Ed. 4, ISSN 2316-1086, Realize 
editora, 2015

UNIVERSIDADE FEDERAL DE RORAIMA. Pesquisadores da UFRR 
fazem diagnóstico socioambiental no Baixo Rio Branco. Disponível em: 
<https://ufrr.br/noticias/pesquisadores-da-ufrr-fazem-diagnostico-
socioambiental-no-baixo-rio-branco/>. Acessado em 21 Jul 2025



PAUSA POÉTICA





293

PALAVRA ATEMPORAL, NOME QUE AINDA EDUCA

Yago Campelo de Lima297

Um educador: andarilho do bem,

semeador de ideias.

Um convite à liberdade fez.

Pernambuco e o mundo,

um mundo à sombra de sua mangueira,

a seu modo, o pensar.

Liberdade não como concessão dos poderosos

aos esfarrapados do mundo,

antes, conquista permanente

por quem a busca.

Não dureza só,

mas a boniteza do encanto

no processo da busca.

297	 É um educador-historiador brasileiro. Mestre em História pela UFCG. Especialista em 
Gestão Escolar pelo IFES. Especialista em Fundamentos da Psicanálise: teoria e clínica 
pelo Instituto ESPE. Licenciado em História pela FAFICA-PE. É um estudioso do pensa-
mento freiriano há mais de dez anos.  É autor dos livros Tempo que nos ensina: ensaios 
para uma pedagogia do agora e Mariposas Noturnas: uma história de prostituição. É 
professor do Coleguium Rede de Ensino-MG. yagocampelo2018@gmail.com



Paulo Freire em Nós

294

Do oprimido disse,

nascerá a força de sua libertação,

fazer-se-á mais

porque pode ser mais!

E ao opressor também,

uma pedagogia libertadora.

Seu pensar autêntico é questionador

questionadores

um pensar caçador de si,

das gentes,

do mundo,

de sua beleza.

Um filósofo,

um filósofo da práxis.

Práxis da coerência.

C

O

E

R

Ê

N

C

I

A

De uma existência ética

a mover-se no mundo

e com ele.

Fazendo-se.

Refazendo-se.

Deslocando-se,



Yago Campelo de Lima - Organizador

295

para a criação do novo,

num inédito viável.

Com os populares esteve

fez por eles escolha.

Opção lúcida,

corajosa,

decidida.

Expoente sendo,

como professor portou-se.

Da palavra fez arma poderosa.

Faca cortante.

Denunciante.

Alfabetizadora.

Libertadora.

Palavra educadora contra a opressão;

a favor da utopia,

do sonho

e do bem.

Cerceado.

Encarcerado.

Pesado silêncio!

Silêncio autoritário!

 Exilado

pela palavra ensinar,

conscientizar.

No mundo, longe do seu Brasil

tornou-se ainda maior.

Voltou.

Continuou.



Paulo Freire em Nós

296

Um pedagogo a esperançar.

semear ideias de amanhã.

ainda atuais,

vanguardistas

utopia viável.

Esperança crítica.

afeto no educar.

Nele palavra quando acesa

não queimava em vão.

Paulo Freire pensador de si,

do mundo,

da existência,

disse Fiori.

Paulo Freire, mestre meu.

Paulo Freire, Patrono da Educação Brasileira.

Paulo Freire, cidadão do mundo.

Paulo Freire sempre presente.

Freire, nome atemporal,

palavra que ainda educa.

BH, 09/09/24



POSFÁCIO





299

Teresa Leitão

Professora e senadora da República

A ideia de Yago Campelo, de publicar um livro de textos, como ele 
mesmo diz “escrever um livro a muitas mãos é entrelaçar vozes, saberes e 
sonhos – é transformar o individual em coletivo e fazer da palavra um lugar 
de encontro –”, é por si só uma atitude freireana.

Ele busca, e consegue, compartilhar os olhares e as experiências de 
várias pessoas, tomando como fio condutor o pensamento de Paulo Freire.

A proposta contida no título é direta e desafiadora – Paulo Freire 
em nós: a atualidade de um legado crítico – unindo a identidade de 
quem escreve a uma das maiores riquezas da pedagogia freireana, que é o 
pensamento crítico, o sair de si para se colocar no mundo, a capacidade de 
sistematizar experiências, vivências e reflexões baseadas em Paulo Freire.

De princípio já parabenizo o organizador do livro pelo projeto de ofe-
recer ao leitor visões livres e diversas da inspiração freireana em várias 
interpretações que testemunham a atualidade do legado de Paulo Freire.

No Brasil e no mundo, a obra de Paulo Freire é das mais conhecidas e 
estudadas. Da mesma maneira, teses, seminários e publicações sobre Paulo 
Freire tomam conta da academia e de centros de estudos para preservar e 
difundir a sua contribuição para a educação, mas também para a cultura, 
a economia e a política.

Uma obra acadêmica, portanto, mas que transcende essas fronteiras e 
ressoa em políticas públicas, experiências populares de educação e projetos 
de inclusão social, sempre pautados pela referência ética e política e com-
prometidos com a transformação social, a justiça e a emancipação humana.

Neste livro, encontramos relatos de professores que executam projetos 
pedagógicos nas disciplinas que ministram; outros artigos que destacam o 



Paulo Freire em Nós

300

valor da memória afetiva na afirmação do pertencimento comunitário; o 
destaque para a poesia e o cordel trazendo o lúdico para a sala de aula; a 
força do  esperançar, da construção cotidiana em busca da humanização das 
relações sociais; a pertinência do pensamento freireano aos princípios da 
cidadania e da democracia; a relação entre educação, afeto, sensibilidades 
e integralidade; o diálogo como ponte de leitura da realidade e construção 
coletiva; a presença da ética e da estética na condição de vivência do ser 
humano; análises de conceitos freireanos estruturadores como temas ge-
radores, situação – limite e o inédito viável.

Repito que a diversidade das abordagens nos artigos, já constante na 
proposta do organizador, foi precisa nas várias possibilidades de tradução 
do “Paulo Freire em nós”.

Nós, neste livro, como pesquisadores, educadores e estudantes.

Paulo Freire, neste livro, presente em pesquisas, projetos pedagógicos, 
escolas e universidades.

Vimos exemplos que precisam ser socializados e experimentados, onde 
podemos avaliar a amplitude do pensamento freireano ao referenciar traba-
lhos que se relacionam com o meio-ambiente, com a teologia, com a filosofia.

O livro retrata a convicção dos autores em esgotar as possibilidades 
freireanas em todas as intervenções que possam contribuir para a trans-
formação da sociedade, tornando o mundo mais humano, mais afetivo, 
respeitando as pessoas como sujeitos e dimensionando a relação dialógica 
como uma estratégia emancipadora.

Creio, também, que o compromisso expresso nos artigos, a partir do 
“Paulo Freire em nós”, se revela nos testemunhos de vida e de trabalho, de 
maneira a realçar a “atualidade de um legado crítico” constante da proposta 
do livro.

Este legado até hoje instiga educadores e pesquisadores, homens e 
mulheres. E não se restringe a um tempo ou espaço específicos. Ao contrário: 
se amplia, se fortalece e se reinventa com novos sentidos em cada encontro 
humano pela busca de consciência e emancipação. Talvez a mais revolu-
cionária tese de Paulo Freire foi a afirmação de que educação é um ato 
político. Torna-se, pois, um ato de coragem e ousadia, um ato de escolhas 
e tomada de posições, um ato de ter lado: para quem, com quem, a favor do 
que vou direcionar a minha luta e os meus conhecimentos.

Assim como a escola idealizada por Paulo Freire ia além dos próprios 
muros, seu pensamento transcende a escola e se coloca disponível para tan-
tas identidades, reflexões e experiências como este livro conseguiu coletar.



Yago Campelo de Lima - Organizador

301

Ao transitarmos da “Pedagogia do Oprimido” para a “Pedagogia da 
Esperança” caminhamos com referências fortíssimas do pensamento frei-
reano: conhecer a realidade e sobre ela construir coletivamente nossas pos-
sibilidades de emancipação e de felicidade.

Termino com uma citação do próprio Paulo Freire ao analisar, com 
profunda tristeza, sem respostas, o crime que adolescentes praticaram em 
Brasília, ateando fogo no índio Galdino: que não percamos nossas energias 
em continuar e possamos sempre defender a vida, construir o sonho, via-
bilizar o amor!

Viva Paulo Freire! Viva o Patrono da Educação Brasileira!





ÍNDICE REMISSIVO





305

A

Amorosidade  13, 16, 20, 23, 27, 65, 
67, 72, 79, 85, 150, 218, 226, 241

Autonomia  21, 22, 24, 26, 27, 28, 
30, 31, 37, 40, 43, 48, 49, 50, 51, 
54, 65, 66, 68, 69, 70, 133, 139, 
169, 175, 176, 193, 194, 195, 203, 
210, 216, 217, 219, 220, 224, 226, 
228, 245, 246, 253, 255, 260, 262, 
263, 269, 274, 276, 278, 285, 287, 
288, 289

C

Cidadania  20, 27, 29, 67, 96, 97, 
98, 99, 101, 124, 166, 225, 300

Comunicação  22, 42, 54, 152, 153, 
154, 217, 256

Conscientização  25, 27, 31, 37, 49, 
50, 51, 92, 94, 109, 115, 145, 146, 
170, 173, 207, 248, 249, 257

Crítica  4, 14, 15, 20, 22, 24, 26, 27, 
31, 32, 33, 34, 38, 39, 41, 42, 43, 
45, 50, 52, 76, 92, 95, 96, 100, 105, 
107, 122, 124, 130, 132, 133, 134, 
140, 145, 146, 147, 149, 153, 161, 
173, 174, 175, 177, 181, 182, 186, 

188, 202, 203, 207, 210, 215, 216, 
217, 218, 221, 222, 223, 225, 226, 
227, 228, 246, 247, 248, 249, 251, 
252, 254, 255, 258, 259, 260, 261, 
262, 268, 269, 271, 272, 273, 274, 
275, 276, 277, 287, 288, 295

D

Democracia  27, 29, 31, 39, 55, 65, 
122, 123, 124, 125, 126, 127, 128, 
129, 131, 132, 133, 141, 169, 300

Diálogo  13, 14, 15, 16, 22, 23, 27, 
30, 33, 37, 39, 42, 43, 44, 45, 47, 
48, 50, 51, 52, 56, 65, 67, 91, 97, 
105, 107, 108, 109, 113, 115, 117, 
123, 124, 126, 131, 133, 134, 138, 
148, 149, 152, 153, 154, 174, 181, 
182, 183, 184, 186, 188, 190, 192, 
194, 215, 216, 217, 218, 219, 220, 
221, 224, 226, 227, 228, 229, 246, 
247, 248, 249, 250, 251, 252, 255, 
256, 258, 259, 260, 261, 262, 264, 
270, 276, 277, 288, 300

E

Educação  6, 13, 14, 15, 19, 20, 21, 
22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 



Paulo Freire em Nós

306

31, 32, 33, 34, 37, 38, 39, 40, 41, 
42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 
51, 52, 53, 54, 55, 59, 60, 63, 65, 
66, 67, 68, 69, 70, 72, 74, 76, 78, 
79, 80, 81, 91, 92, 94, 95, 97, 98, 
99, 100, 101, 109, 111, 115, 117, 122, 
123, 125, 128, 130, 133, 137, 138, 
139, 141, 142, 143, 144, 145, 146, 
147, 148, 149, 150, 151, 152, 153, 
154, 155, 156, 157, 165, 166, 167, 
168, 169, 170, 171, 172, 173, 174, 
175, 176, 177, 181, 182, 183, 184, 
185, 188, 189, 194, 195, 201, 203, 
207, 208, 210, 215, 216, 217, 218, 
219, 220, 221, 222, 223, 224, 225, 
226, 227, 228, 233, 246, 247, 248, 
249, 250, 252, 253, 254, 255, 261, 
262, 263, 269, 270, 271, 276, 278, 
283, 285, 287, 288, 289, 299, 300

Emancipação  14, 19, 20, 37, 38, 
39, 42, 52, 54, 117, 137, 140, 142, 
144, 188, 189, 190, 191, 193, 215, 
217, 224, 225, 248, 250, 256, 261, 
269, 299, 300, 301

Escola  14, 21, 22, 25, 27, 37, 42, 
50, 51, 59, 61, 62, 63, 64, 65, 125, 
131, 132, 133, 149, 150, 151, 165, 
168, 171, 175, 177, 181, 184, 186, 
187, 188, 189, 193, 194, 195, 200, 
209, 245, 250, 252, 260, 262, 264, 
268, 275, 277, 284, 285, 286, 287, 
288, 289, 290, 300

Esperança  13, 14, 15, 20, 22, 23, 
27, 29, 31, 33, 37, 38, 39, 41, 42, 
43, 50, 51, 54, 55, 113, 116, 118, 121, 
122, 124, 127, 130, 142, 143, 144, 

146, 153, 155, 186, 193, 216, 217, 
218, 219, 220, 221, 222, 223, 225, 
226, 228, 229, 239, 240, 249, 288

Esperançar  15, 29, 32, 79, 161, 218, 
227, 295, 300

Ética  20, 22, 23, 27, 29, 31, 34, 41, 
43, 44, 47, 55, 65, 86, 102, 124, 128, 
132, 138, 139, 144, 145, 146, 147, 
148, 181, 183, 184, 188, 191, 192, 
193, 194, 202, 205, 206, 217, 222, 
224, 250, 287, 294, 299, 300

F

Formação  21, 22, 24, 26, 27, 28, 
34, 38, 44, 50, 51, 56, 61, 65, 66, 
68, 80, 96, 105, 106, 107, 108, 109, 
110, 111, 112, 115, 116, 117, 122, 125, 
138, 140, 141, 144, 150, 155, 157, 
165, 166, 168, 169, 170, 171, 172, 
173, 174, 175, 176, 177, 186, 187, 
192, 201, 202, 215, 216, 218, 219, 
221, 223, 224, 225, 226, 227, 228, 
247, 248, 249, 250, 252, 253, 255, 
257, 261, 268, 270, 272, 273, 275, 
276, 278, 285, 288

H

Humanização  16, 19, 27, 28, 41, 
42, 51, 55, 108, 142, 156, 192, 193, 
194, 218, 228, 300

Humanos  21, 23, 24, 28, 30, 38, 
39, 42, 45, 46, 49, 50, 69, 100, 125, 
129, 139, 142, 146, 152, 172, 193, 
220



Yago Campelo de Lima - Organizador

307

I

Inclusão  2, 92, 95, 96, 97, 101, 126, 
177, 249, 253, 286, 299

J

Justiça  14, 20, 22, 27, 29, 105, 124, 
125, 129, 131, 192, 193, 195, 200, 
215, 222, 223, 227, 228, 299

L

Libertadora  13, 14, 15, 24, 65, 69, 
76, 92, 94, 95, 96, 97, 98, 100, 101, 
113, 117, 123, 137, 139, 145, 146, 
147, 148, 170, 200, 217, 222, 223, 
224, 225, 226, 228, 247, 248, 249, 
250, 294

O

Opressão  14, 21, 24, 25, 31, 37, 45, 
47, 50, 91, 92, 94, 96, 97, 98, 101, 
113, 115, 117, 138, 206, 217, 218, 
225, 288, 295

Opressores  25, 27, 32, 67, 74, 96, 
97, 115

Oprimidos  15, 20, 22, 24, 25, 26, 
27, 29, 31, 32, 67, 69, 76, 79, 96, 
99, 105, 106, 107, 108, 115, 117, 118, 
145, 146, 168, 215

P

Paulo Freire  1, 3, 4, 6, 13, 14, 15, 
16, 19, 21, 25, 26, 27, 28, 30, 31, 32, 
33, 34, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 45, 
46, 48, 50, 52, 53, 54, 55, 59, 60, 
61, 66, 67, 69, 70, 72, 74, 77, 78, 
79, 80, 87, 91, 92, 94, 96, 102, 105, 
106, 107, 108, 109, 111, 113, 115, 

116, 117, 118, 121, 122, 123, 124, 125, 
127, 128, 129, 132, 134, 137, 138, 
139, 140, 141, 144, 146, 148, 154, 
156, 158, 167, 168, 169, 173, 175, 
176, 177, 181, 182, 183, 185, 186, 
187, 192, 193, 194, 195, 199, 200, 
202, 206, 207, 208, 210, 211, 215, 
217, 219, 222, 223, 224, 225, 227, 
228, 233, 242, 245, 247, 248, 249, 
250, 251, 252, 254, 256, 257, 258, 
259, 261, 262, 263, 264, 267, 275, 
285, 286, 287, 288, 289, 295, 296, 
299, 300, 301

Popular  85, 107, 108, 109, 110, 111, 
113, 115, 117, 118, 124, 145, 173, 175, 
216, 218, 219, 220, 221, 223, 225, 
227, 248, 256, 257, 287

Práxis  27, 37, 39, 44, 45, 49, 51, 
79, 113, 115, 123, 124, 126, 127, 128, 
129, 130, 131, 134, 138, 144, 145, 
147, 150, 155, 156, 157, 158, 165, 
167, 168, 170, 171, 176, 177, 195, 
200, 202, 219, 223, 249, 294

Pública  20, 21, 59, 61, 65, 150, 165, 
203, 219, 250, 252, 264, 273, 283

R

Resistência  14, 15, 26, 29, 59, 76, 
92, 94, 100, 133, 182, 191, 192, 193, 
194, 200, 204, 215, 216, 218, 219, 
220, 221, 222, 223, 224, 225, 226, 
227, 228, 229, 248, 249, 250, 262

Revisão  4



Paulo Freire em Nós

308

S

Social  14, 19, 20, 22, 24, 25, 26, 27, 
28, 29, 30, 32, 38, 39, 40, 44, 51, 
60, 69, 91, 92, 93, 94, 95, 96, 97, 
99, 100, 101, 105, 108, 109, 111, 114, 
115, 117, 124, 125, 130, 139, 140, 
141, 145, 146, 149, 152, 165, 166, 
168, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 
183, 188, 189, 190, 191, 192, 193, 
194, 195, 199, 201, 202, 206, 209, 
210, 215, 216, 217, 218, 219, 220, 
221, 222, 223, 224, 225, 226, 227, 
228, 247, 248, 250, 252, 254, 255, 
256, 257, 262, 268, 270, 272, 276, 
288, 299

Solidariedade  15, 19, 24, 25, 29, 
218, 226

T

Transformação  14, 20, 25, 51, 53, 
79, 96, 97, 106, 109, 115, 124, 125, 
130, 138, 143, 145, 147, 167, 172, 
173, 182, 183, 184, 185, 187, 192, 
194, 215, 217, 218, 219, 220, 221, 
223, 225, 226, 227, 228, 229, 247, 
248, 250, 251, 252, 254, 255, 257, 
259, 260, 262, 268, 276, 287, 299, 
300



Editora Diálogo Freiriano

www.editoradialogofreiriano.com.br

TÍTULO: Paulo Freire em Nós

DIAGRAMAÇÃO: Karina Alexandre

SUPERVISÃO: Maria Aparecida Nilen

BIBLIOTECÁRIA: Bruna Heller

CAPA: Gabriel Gresele

TIPOLOGIA: Georgia e Fira Sans

FORMATO: 15,5cm x 22,5cm

PAPEL: Pólen Natural 80g/m2

ACABAMENTO: Brochura

NÚMERO DE PÁGINAS: 310

ANO: 2025



Queridos leitores e queridas leitoras.

Esperamos que esse livro tenha sido útil para você e seu campo de leitura, 
interesse, estudo e pesquisa.

Se ficou dúvida ou tem alguma sugestão para nós, por favor, compartilhe 
conosco pelo e-mail:

editora@dialogofreiriano.com.br

 

 

PUBLIQUE CONOSCO VOCÊ TAMBÉM

www.dialogofreiriano.com.br

 

Trabalhos de Conclusão de Curso

Dissertações de Mestrado

Teses de Doutorado

Grupos de Estudo e Pesquisa

Coletâneas de Artigos

GRUPO EDITORAL DIÁLOGO FREIRIANO

CNPJ 20.173.422/0001-76

R. Gal. Flores da Cunha, 172, Sala 2401

Veranópolis-RS | CEP 95.330-000

ESCRITÓRIO SEDE

Av. Júlio de Oliveira, 295, Sala 303

Veranópolis-RS | CEP 95.330-000 



Yago Campelo de Lima - Organizador

311




